

GITA S. IYENGAR



Yoga dipika  
Lumière sur le Yoga

BUCHET • CHASTEL

## **DU MÊME AUTEUR**

Lumière sur le Pranayama (Buchet/Chasel)  
The Art of yoga (Allen & Uwin)  
Body the Shrine, Yoga thy Light (Bombay 1978)

DE GITA S. IYENGAR

Yoga, joyau de la femme (Buchet/Chastel)

## **AUX ÉDITIONS BUCHET/CHASTEL**

### ***H.CORBIN***

Corps spirituel et terre céleste  
Philosophie iranienne et philosophie comparée  
La Philosophie iranienne islamique aux XVIIe et XVIIIe siècles

### ***M. ETEVENON***

Le Chemin du corps

### ***C.G. JUNG***

L'Âme et la Vie  
Psychologie et Religion  
Psychologie et Éducation  
Problèmes de l'âme moderne  
Présent et Avenir  
Réponse à Job  
Les Recines de la conscience  
Psychologie et Alchimie  
C. G. Jung Parle

### ***J. KRISHNAMURTI***

Commentaires sur la vie (Tomes I, II et III)  
Journal

### ***SRIAUROBINDO***

La Synthèse des Yoga  
Le Yoga des Œuvres  
Le Yoga de la Connaissance Intégrale et le Yoga de l'Amour Divin  
Le Yoga de la Perfection de soi  
L'Idéal de l'unité humaine  
Le Cycle humain  
La Manifestation supramentale sur la terre  
Pensées et Aphorismes (Tome I, La Connaissance)  
Pensées et Aphorismes (Tome II, Les Œuvres, L'Amour)  
Lettres sur le Yoga (Tome I).

***SATPREM***

Sri Aurobindo ou L'Aventure de la conscience  
La Genèse du surhomme

***M.L. VON FRANZ***

C. G. Jung

***S. WEERAPERUMA***

Krishnamurti tel que je l'ai connu

B. K. S. IYENGAR

*YOGA DIPIKA  
LUMIÈRE SUR LE YOGA*

*(LIGHT ON YOGA)  
YOGA DIPIKA*

*Préface de YEHUDI MENUHIN*

*Traduit de l'anglais par Georgia Berlanda et Philippe Leconte*

ÉDITIONS BUCHET/CHASTEL  
7, rue des Canettes, 75006 PARIS

*Dédié à mon Guruji réveré  
Sāmkya-yoga-Sikhāmaṇi ; Veda-kesari ; Vedānta-vāgīśa ;  
Nyāyāchārya ; Mīmāmsa-ratna ; Mīmāmsa-thīrtha*

*Professor, Śrīmān, T. Krishnamāchārya de  
Mysore (Inde du Sud). Inde.*

\*  
\* \*

## PRÈRE

« Je me prosterne devant le plus noble dessages, Patañjali, qui apporta la sérénité de l'esprit par son œuvre sur le yoga, la clarté du discours par son œuvre sur la grammaire et la pureté du corps par son œuvre sur la médecine. »

« Je salue Ādīsvara (le Seigneur Originel Śiva) qui, le premier, enseigna la science du Haṭha Yoga. Elle se dresse comme une échelle pour ceux qui désirent gravir les hauteurs du Raja Yoga. »

*NOTE.* Nous avons adopté la transcription des mots sanskrits qui correspond aux conventions européennes actuelles, pour ne pas dérouter le lecteur désirant aborder d'autres ouvrages ou des textes anciens fondamentaux.

On notera que :

- « c » se prononce « tch » (cakra)
- « u » se prononce « ou » (Viṣṇu)
- « ñ » se prononce « gn » (Patañjali)
- « s » se prononce « ch » (Śivā)
- « r » se prononce « ri » i très court (vṛt)

© 1976 George Allen & Unwin Ltd-London.  
© 1978 Éditions Buchet/Chastel, Paris, pour la traduction française.

## AVANT-PROPOS

Ce n'est que grâce aux encouragements persistants de mes amis et élèves dévoués que ce livre est maintenant achevé, car seul, j'aurais abandonné à plusieurs reprises, non seulement à cause de ma maîtrise insuffisante de la langue anglaise, mais aussi parce que sans la force de leur soutien et de leur confiance, j'aurais perdu courage.

Le yoga est une science pragmatique dont l'origine se perd dans la nuit des temps. Il a évolué pendant des millénaires, et traite globalement du bien-être de l'homme sur les plans physique, moral, mental et spirituel.

Le premier livre qui a systématisé cette pratique est le traité classique des *Yoga Sūtra* (ou aphorismes) de Patañjali, datant de 200 avant J.-C. Malheureusement la plupart des livres publiés de nos jours sur le yoga sont indignes à la fois du sujet et de son premier grand interprète, car ce sont des vulgarisations, superficielles et parfois erronées. Il est même arrivé que leurs lecteurs me demandent si je pouvais boire de l'acide, mâcher du verre, marcher sur le feu, me rendre invisible, ou accomplir d'autres actions magiques. Des études sérieuses et savantes des textes religieux et philosophiques existent déjà dans la plupart des langues ; mais la pratique d'un art est plus difficile à transmettre qu'un concept purement littéraire ou philosophique.

Le titre de ce livre est *Yoga Dipika* (Lumière sur le Yoga), car mon but est de décrire aussi simplement que possible les āsana (postures) et le prāṇāyāma (disciplines de la respiration) à la lumière nouvelle de notre époque, des connaissances qu'elle apporte et de ses exigences. J'ai donc donné des indications très détaillées sur les āsana et le prāṇāyāma, fruit de mon expérience de l'enseignement du yoga en de nombreuses parties du monde pendant plus de vingt-sept années. Ce livre contient la technique complète de 200 āsana illustrés par 592 photos pour apprendre les postures ; et il décrit également les bandha, kriyā et prāṇāyāma illustrés par 5 photos.

Le lecteur occidental sera peut-être surpris des références répétées qui sont faites à l'Esprit Universel, à la mythologie et même aux principes philosophiques et moraux. Il ne doit oublier que dans les temps anciens, toutes les grandes œuvres humaines dans le domaines de la connaissance, de l'art et du pouvoir faisaient partie intégrante de la religion et étaient considérées comme appartenant à Dieu et à ses représentantes sur terre. En Occident, on trouve encore une telle incarnation du savoir et du pouvoir divins dans la personne du Pape catholique. Mais auparavant, même dans le monde occidental, la musique, la peinture, l'architecture, la philosophie et la médecine aussi bien que la guerre étaient toujours au service de Dieu. En Inde, ce n'est que très récemment que ces arts et ces sciences ont commencé à s'affranchir du Divin, mais avec grand respect pour ce qui est de l'émancipation de la volonté de l'homme, par rapport à la volonté divine. En Inde, nous continuons à attacher une grande valeur à la pureté d'intention, à l'humilité dans la discipline et au désintéressement qui sont l'héritage de notre longue dépendance envers Dieu. Je considère qu'il est à la fois important et intéressant pour le lecteur de connaître l'origine des āsana ; j'ai donc inclus dans ce livre les explications qu'en ont données les yogis pratiquants et les sages.

Tous les textes anciens sur le yoga mettent l'accent sur la nécessité de travailler sous la direction d'un GURU (maître) et bien que mon expérience prouve la sagesse de cette règle, je me suis efforcé dans ce livre, avec la plus grande humilité, de guider le lecteur — qu'il soit professeur ou élève — vers la maîtrise de ces āsana et prāṇāyāma suivant une méthode sûre et correcte.

Dans l'appendice I, j'ai présenté un programme de trois cent semaines pour les disciples fervents, en groupant les āsana par étapes selon leur structure.

Dans l'appendice II, j'ai groupé les āsana selon leur valeur thérapeutique.

Étudiez avec attention les recommandations avant de vous exercer aux āsana et aux

techniques de prāṇāyāma.

Je suis sincèrement reconnaissant envers mon ami et élève très estimé M. Yehundi Menuhin pour sa préface et son incommensurable soutien.

Je suis redevable à mon élève M. B.I. Taraporewala pour sa collaboration à la préparation de ce livre.

Je remercie M. Allen et Unwin d'avoir bien voulu publier ce livre abondamment illustré et diffuser mon ouvrage dans le monde entier ; je remercie également Eilean Pearcey qui a fait les dessins.

J'exprime ma sincère gratitude à MM. G.G. Welling de Poona (Inde), pour l'intérêt et l'attention personnelle qu'ils ont apportés dans les innombrables prises de vues et pour avoir mis à ma disposition leur studio.

L'auteur désire exprimer sa gratitude à M. Gerald Yorke pour le soin qu'il a pris à diriger la publication du manuscrit et à corriger les épreuves.

B. K. S. IYENGAR

## PRÉFACE DE YUHUDI MENUHIN

La pratique du yoga développe un sens fondamental de la mesure et des proportions. Elle nous ramène à notre propre corps, notre premier instrument, et nous apprenons à en jouer, à en tirer le maximum de résonance et d'harmonie. Avec une patience sans limites nous affinons et animons chaque cellule lors du combat de chaque jour, débridant et libérant des capacités qui, sinon, seraient condamnées à la frustration et à la mort.

Chaque portion inanimée de tissu ou de nerf, de cerveau ou de poumon est un défi à notre volonté et à notre intégrité, ou alors un germe de frustration et de mort. Quiconque a eu le privilège de recevoir l'enseignement de M. Iyengar, ou d'être le témoin de la précision, du raffinement et de la beauté de son art est introduit dans cette vision de perfection et d'innocence de l'homme, tel qu'il fut créé au jardin de l'Éden : désarmé, sans honte, fils de Dieu et maître de la création. L'arbre de la connaissance donne, il est vrai, de nombreux fruits de toutes sortes, doux, vénéneux, amers ou délicieux selon l'usage que nous faisons de cette connaissance. Mais n'est-il pas pour nous plus impératif que jamais de cultiver l'arbre et de nourrir ses racines ? De plus, le danger est très grand que cette connaissance soit appliquée par certains, mal à l'aise avec eux-mêmes, à manier les gens et les choses plutôt qu'à se perfectionner.

La pratique du yoga au cours des quinze dernières années m'a convaincu qu'à la plupart de nos attitudes fondamentales envers la vie correspondent des expressions physiques de notre corps. Ainsi le sens de la comparaison et de la critique se développe en cherchant à aligner le côté droit et le côté gauche à un degré de précision tel qu'un ajustement encore meilleur est toujours possible ; la formation de la volonté commence par l'étirement du corps tout entier des orteils au sommet de la tête, en défi à la pesanteur. L'élan et l'ambition peuvent être découverts par la sensation du poids et de la vitesse que donne le libre balancement des membres, tandis que l'aplomb sera acquis par le contrôle de l'équilibre prolongé sur un pied, les deux pieds ou les mains. La ténacité s'obtient en gardant les différentes postures de yoga, en étirement maximum pendant de longues minutes, et la sérénité vient en s'exerçant à respirer de façon calme et régulière en ouvrant au maximum la cage thoracique. L'harmonie et le sens de l'universel viennent avec la prise de conscience de l'alternance inéluctable de l'activité et de la passivité en rythmes éternels dont chaque inspiration et chaque expiration forment un cycle parmi les innombrables myriades d'ondes ou de vibrations qui constituent l'univers.

Quelle est l'alternative ? Des caractères faussés, aigris par l'échec, condamnant l'ordre des choses, des bossus critiquant la rectitude, des autocrates effondrés sous la menace d'accidents coronaires, le tragique spectacle d'hommes transmettant aux autres leur propre déséquilibre et leurs frustrations.

Le yoga, tel qu'il est vécu par M. Iyengar, est le don mystique d'un homme qui se présente lui-même devant l'autel, seul et pur de corps et d'esprit, concentré dans son attention et sa volonté, offrant avec simplicité et innocence, non pas un holocauste, mais simplement lui-même au plus haut de sa réalisation.

C'est une technique idéale pour revenir les maladies physiques et mentales et protéger le corps en général) en développant une sensation inébranlable d'assurance et de sûreté de soi. Par sa nature même, il est inextricablement lié aux lois universelles ; car le respect de la vie, la vérité et la patience sont autant d'éléments indispensables pour permettre une respiration calme dans la paix de l'esprit et la fermeté de la volonté.

C'est en cela que résident les vertus morales inhérentes au yoga. Pour ces raisons, il demande un effort total, mettant en jeu et façonnant l'être humain tout entier. Aucune répétition

mécanique n'intervient, ni paroles vaines comme dans le cas des bonnes résolutions et des prières formelles. Par sa nature même, il est à chaque instant un acte vivant.

Nombreux seront, je l'espère, ceux qui, à la lecture du livre Yoga Dipika de M. Iyengar, suivront son exemple et deviendront les guides dont l'humanité a cruellement besoin. Si ce livre sert à répandre cet art fondamental et fait en sorte qu'il soit pratiqué à son plus haut niveau, je me sentirai plus que jamais reconnaissant d'avoir participé à sa présentation.

YEHUDI MENUHIN.

## **PRÉMIERE PARTIE : INTRODUCTION**

## ***QU'EST-CE QUE LE YOGA ?***

Le mot yoga vient de la racine sanskrite *yuj* qui signifie lier, unir, attacher, atteler sous le joug, ou diriger et concentrer son attention, ou encore utiliser et mettre en pratique. Elle signifie aussi union ou communion. C'est l'union même de notre volonté avec la volonté de Dieu. « Cela signifie donc, dit Mahadev Desai dans son introduction à la *Gītā d'après Gandhi*, que tous les pouvoirs du corps, de l'esprit et de l'âme doivent être soumis à Dieu ; cela exige que l'intelligence, l'esprit, les émotions, la volonté soient soumis à la discipline que le yoga présuppose. Cela conduit à un équilibre de l'âme qui permet de considérer tous les événements de la vie de façon paisible. »

Le yoga est l'un des six systèmes orthodoxes de la philosophie hindoue. Il fut compilé, coordonné et systématisé par Patañjali dans son ouvrage classique, *Les Yoga Sūtra*, composé de 185 courts aphorismes. Selon la pensée hindoue tout est imprégné par l'Esprit Universel Suprême (Paramātmā ou Dieu) dont l'esprit individuel (*jīvātmā*) de chaque être humain est une partie. Ce système est appelé yoga parce qu'il enseigne les moyens par lesquels le *jīvātmā* peut être uni, ou être en communion avec le Paramātmā, et permettre ainsi la libération (Mokṣa).

Celui qui suit la voie du yoga est un yogi ou yogin.

Dans le chapitre VI de la *Bhagavad Gītā*, l'ouvrage qui fait le plus autorité en matière de philosophie du yoga, Sri Krishna explique à Arjuna que le but du yoga est la délivrance de la souffrance et de la peine. Il dit :

« Quand l'esprit, l'intelligence et le soi (ahamkāra) sont maîtrisés, libérés des désirs incessants, de sorte qu'ils reposent dans l'Esprit intérieur, l'homme devient un Yukta : celui qui est en communion avec Dieu. La flamme d'une lampe à huile ne vacille pas si le vent ne souffle ; ainsi en est-il du yogi qui contrôle, en lui-même l'esprit, l'intelligence et le soi et s'absorbe dans l'Esprit intérieur qui est en lui. Quand, par la pratique du yoga, s'apaise l'effervescence de l'esprit, de l'intelligence et du soi, le yogi trouve la plénitude dans la grâce de l'Esprit qui est en lui. Alors il connaît la joie éternelle qui est au-delà de la limite des sens et que la raison ne peut saisir. Il demeure dans cette réalité et ne la quitte plus. Il a trouvé le plus grand des trésors que rien ne surpasse. Celui qui l'a trouvé ne craint plus d'être affecté, même par la plus grande peine. C'est le sens profond du Yoga : la délivrance de la souffrance et de la peine. »

Comme les nombreuses facettes d'un diamant bien taillé qui réfléchissent chacune une couleur différente de la Lumière, chaque facette du mot yoga fait ressortir une nuance particulière de sa signification, et révèle différents aspects de tous les efforts faits par l'homme pour gagner la paix intérieure et le bonheur.

La *Bhagavad Gītā* donne aussi d'autres explications du terme yoga et met l'accent sur le Karma Yoga (yoga de l'action). Il est écrit : « Seul le travail est votre privilège, et non les fruits qui en résultent. Que les fruits de l'action ne soient jamais votre mobile ; et cependant ne cessez jamais de travailler. Travaillez au nom de Dieu en abandonnant les désirs égoïstes, ne soyez affectés ni par le succès ni par l'échec ; cet équilibre est appelé yoga. »

Le yoga est aussi décrit comme la sagesse, l'art de vivre, l'harmonie et la modération dans toutes les actions.

« Le yoga n'est pas pour celui qui mange trop, ni pour celui qui ne mange pas assez. Il n'est pas non plus pour celui qui dort trop ni pour celui qui ne dort pas assez. Par la modération dans la nourriture et dans le repos, par la régularité dans le travail et par l'équilibre entre la veille et le sommeil, le yoga détruit toutes souffrances et toutes peines. »

La *Kaṭhopaniṣhad* décrit ainsi le yoga : « Quand les sens sont apaisés, quand l'esprit est en

repos, quand l'intelligence ne s'agit plus, alors, dit le sage, le stade le plus élevé est atteint. Ce ferme contrôle des sens et de l'esprit a été défini comme étant le yoga. Celui qui l'a atteint est délivré de l'illusion. »

Dans le second aphorisme du premier chapitre des *Yoga Sūtra*, Patañjali décrit le yoga comme « Citta vṛtti nirodhah » ; cela peut être traduit comme le moyen d'arrêter (nirodhah) le cours des modifications (vṛtti) mentales (citta), ou encore la suppression (nirodhah) des fluctuations (vṛtti) de la conscience (citta).

Le mot citta désigne l'esprit dans son sens total ou collectif comprenant trois éléments : (a) *L'esprit* (manas, l'esprit individuel ayant le pouvoir d'attention et de sélection ; c'est la faculté de l'esprit qui est fluctuante et indécise) ; (b) *L'intelligence ou la raison* (buddhi, le système de décision qui établit la distinction entre les choses) ; (c) Le *moi* (ahaṅkāra, littéralement le moi-actif, l'entité qui constate que « je sais »). Le mot vṛtti est tiré de la racine sanskrite vṛt qui signifie tourner, pivoter, se dérouler. Il signifie donc le déroulement d'une action, le comportement, la façon d'être, la condition ou l'état mental, le yoga est la méthode par laquelle l'agitation de l'esprit est arrêtée et l'énergie dirigée vers des voies constructives. Comme la domestication d'un fleuve puissant par canaux et barrages crée un vaste réservoir d'eau, fait disparaître la famine et fournit à l'industrie une importante quantité d'énergie, de même, la maîtrise de l'esprit crée un réservoir de paix et produit une abondante énergie pour l'élévation de l'homme.

« Maîtriser l'esprit est un problème dont la solution n'est pas simple, comme il ressort du dialogue suivant tiré du sixième chapitre de la *Bhagavad Gītā*. Arjuna demande à Śri Krishna :

« Krishna, vous m'avez parlé du yoga comme étant la communion avec le Brahman (l'Esprit Universel) qui est toujours un. Mais comment cela peut-il devenir un état permanent, alors que l'esprit est si agité et inconsistant ? L'esprit est impétueux et opiniâtre, volontaire et fort, aussi difficile à dompter que le vent. » Śri Krishna répond : « Sans aucun doute l'esprit est agité et difficile à maîtriser. Mais il peut être éduqué par une pratique constante (abhyāsa) et par la libération des désirs (vairāgya). Un homme qui ne peut pas maîtriser son esprit atteindra difficilement cette communion avec le divin. Mais un homme maître de lui peut l'atteindre s'il est tenace dans son effort et s'il dirige son énergie par les moyens appropriés. »

## LES PILIERS YOGA

Le choix des moyens appropriés est aussi important que le but poursuivi. Pour celui qui est en quête de l'Âme, Patañjali énumère les moyens correspondants. *Ce sont les huit « piliers » ou étapes du Yoga :*

1. — Yama (commandements moraux universels).
2. — Niyama (purification de soi par la discipline).
3. — Āsana (posture).
4. — Prāṇāyāma (contrôle rythmique de la respiration).
5. — Pratyāhāra (détachement de l'esprit : il se libère de la domination des sens et des objets extérieurs).
6. — Dhāraṇa (concentration).
7. — Dhyāna (contemplation).
8. — Samādhi (état de suprême conscience apportée par une méditation profonde dans laquelle le chercheur individuel (sādhaka) devient un avec l'objet de sa contemplation : Paramātmā ou l'Esprit Universel).

Yama et Niyama gouvernent les passions et les émotions du yogi et le maintiennent en harmonie avec ses semblables. Les āsana maintiennent la force et la santé du corps et son harmonie avec le cosmos. Finalement, le yogi se libère des impressions physiques. Il triomphe de son corps et en fait le digne véhicule de l'âme. Les trois premières étapes sont les aspects extérieurs de la recherche (bahiranga sādhanā).

Dans les deux étapes suivantes, Prāṇāyāma et Pratyāhāra, le disciple apprend à contrôler sa respiration et de cette façon à maîtriser son esprit. Cela permet de libérer les sens de l'asservissement aux objets de désirs. Ces deux étapes du yoga sont les aspects intérieurs de la

recherche (antaranga sādhanā).

Dhāranā, Dhyāna et Samādhi entraînent le yogi jusque dans les replis les plus profonds de son âme. Le yogi ne regarde pas vers le ciel pour trouver Dieu. Il sait qu'il est en lui-même, c'est l'Antarātmā (le Soi Intérieur). Ces trois dernières étapes le maintiennent en harmonie avec lui-même et son Créateur. Elles sont appelées antarātmā sādhanā, la recherche de l'Âme.

Par une méditation profonde, le connaissant, la connaissance et le connu deviennent un. Le voyant, la vue et ce qui est vu n'ont pas d'existence distincte. C'est comme un grand musicien qui ne fait plus qu'un avec son instrument et la musique qui en émane.

Alors, le yogi habite sa propre nature et réalise son âme (Ātman), la part de l'Âme Universelle qui est en lui.

Il existe différentes voies (mārga) par lesquelles un homme retourne vers son Créateur. L'homme d'action trouve sa réalisation par Karma Mārga ; c'est la voie par laquelle l'homme réalise sa propre divinité dans le travail et l'obéissance. L'homme de cœur trouve sa réalisation par Bhakti Mārga, à travers l'amour et la dévotion pour un Dieu personnel. L'homme de pensée suit Jñāna Mārga, où il se réalise par le savoir. L'homme de contemplation ou de méditation suit Yoga Mārga, et réalise sa propre divinité par le contrôle de l'esprit.

Heureux l'homme qui sait distinguer le réel de l'irréel, l'éternel de l'éphémère, et le bien de l'agréable grâce à sa sagesse et son discernement. Deux fois bénis celui qui connaît l'amour véritable et peut aimer toutes les créatures de Dieu. Celui qui, désintéressé, et le cœur rempli d'amour travaille pour le bien des autres est trois fois bénis. Mais celui qui, sous sa forme mortelle, réunit la connaissance, l'amour et l'action désintéressée est un saint et devient un lieu de pèlerinage, comme le confluent du Gange, de la Sarasvatī et de la Jamunā. Ceux qui le rencontrent trouvent la paix et sont purifiés.

L'esprit est le roi des sens. Celui qui a maîtrisé son esprit, ses sens, ses passions, sa pensée et sa raison est roi parmi les hommes. Il est digne du Rāja Yoga, l'union royale avec l'Esprit Universel. Il possède la Lumière Intérieure.

Celui qui a maîtrisé son esprit est un Rāja Yogi. Le mot Rāja signifie roi. L'expression Rāja Yoga sous-entend une maîtrise complète du soi. Bien que Patañjali indique les moyens de contrôler l'esprit, nulle part dans ses aphorismes il n'affirme que cette connaissance est le Rāja Yoga, mais il lui donne le nom d'Aṣṭāṅga Yoga, c'est-à-dire les huit piliers (étapes) du yoga. Comme cela sous-entend une maîtrise totale du soi on peut l'appeler la science du Rāja Yoga.

Swātmārāma, l'auteur de la *Haṭha Yoga Pradīpikā* (*haṭha* = force ou effort soutenu) appelle cette voie Haṭha Yoga parce qu'elle exige une discipline rigoureuse.

On considère généralement que Rāja Yoga et Haṭha Yoga sont entièrement distincts, différents et même opposés, que les *Yoga Sūtra* de Patañjali traitent de l'entraînement spirituel et que la *Haṭha Yoga Pradīpikā* de Svatmarama traite uniquement de l'entraînement physique. Il n'en est rien, car Haṭha Yoga et Rāja Yoga se complètent et forment une seule et même approche de la Libération. De même qu'un alpiniste a besoin d'échelles, de cordes et de crampons aussi bien que de préparation physique et de discipline pour escalader les pics glacés des Himalaya, ainsi en est-il du Yoga : le disciple a besoin de la connaissance et de la discipline du Haṭha Yoga de Svatmarama pour atteindre les hauteurs du Rāja Yoga dont traite Patañjali.

Cette voie du Yoga est la source des trois autres voies. Elle apporte le calme et la tranquillité et prépare l'esprit à cet abandon total et sans réserves à Dieu, dans lequel ces quatre voies se fondent en une seule.

*Citta Vṛtti. (Les causes des fluctuations de l'esprit.)*

Dans ses *Yoga Sūtra*, Patañjali énumère cinq catégories de citta vṛtti qui sont cause de plaisir ou de souffrance. Ce sont :

1. — *Pramāṇa* (un modèle ou idéal) par rapport auquel l'esprit apprécie ou connaît les choses ou les valeurs, que les hommes admettent : (a) par évidence directe telle que la perception (*pratyakṣa*), (b) par déduction (*anumāna*), (c) par témoignage ou sur la foi d'une autorité valable quand cette source de connaissance a été reconnue comme sûre et digne de confiance (*āgama*).

2. — Viparyaya (une conception erronée qui est reconnue comme telle après analyse). Par exemple, un diagnostic médical inexact basé sur de fausses hypothèses, ou bien l'ancienne théorie astronomique selon laquelle ce serait le Soleil qui tourne autour de la Terre.

3. — Vikalpa (fabulation ou imagination, reposant uniquement sur des propos et non sur des faits réels). Un mendiant peut se sentir heureux en l'imaginant dépenser des millions. Ou au contraire, un riche avare peut se tiulsser mourir de faim en s'imaginant qu'il est pauvre.

4. — Nidrā. (Le sommeil), où il y a absence d'idées et d'expériences. Quand un homme dort profondément, il ne se souvient ni de son nom, ni de sa famille, ni de son statut, ni de sa connaissance ou de sa sagesse, ni même de sa propre existence. Lorsqu'un homme s'oublie dans le sommeil, réveille régénéré. Si, par contre, une inquiétude se glisse dans son esprit au moment où il s'endort, son repos ne sera pas complet.

5. — Smṛti. (La mémoire immédiate des impressions vécues.) Il y a des gens qui vivent dans leurs expériences passées, alors que le passé est irréversible. Leurs souvenirs, heureux ou malheureux, les gardent attachés au passé par des chaînes qu'ils ne peuvent briser.

Patañjali distingue cinq causes de citta vṛtti qui sont source de souffrances (klēsa). Ce sont :

1. — Avidyā (ignorance) ; 2. — Asmitā (le sentiment d'individualité qui délimite une personne et la distingue d'un groupe ; il peut être d'ordre physique, mental, intellectuel ou émotionnel) ; 3. — Rāga (attachement ou passion) ; 4. — Dveśa (aversion ou répulsion) et 5. — Abhinivésa (amour ou soif de la vie, l'instinct qui nous accroche à la vie en ce monde et à ses plaisirs, la peur d'être séparé de tout cela par la mort). Ces causes de souffrances demeurent enfouies dans l'esprit du sādhaka (l'élève ou chercheur). Elles sont comme les icebergs des mers polaires, il n'en n'émerge qu'une petite partie.

Tant qu'elles ne sont pas maîtrisées et éliminées par une pratique assidue, il ne peut y avoir de paix. Le yogi apprend à oublier le passé et n'accorde aucune pensée à l'avenir. Il vit dans l'éternel présent. Comme une brise qui ride la surface d'un lac et trouble les images qui s'y reflètent, ainsi les citta vṛtti troubent la paix de l'esprit. Les eaux calmes d'un lac réfléchissent la beauté qui l'entoure. De même, une fois apaisé, l'esprit, réfléchit la beauté du Soi. Le yogi apaise son esprit en étant assidu dans son étude et en se libérant des désirs. Les huit piliers du yoga lui enseignent la voie.

#### *Citta Vikṣepa (entraves et obstacles).*

Les entraves et obstacles qui empêchent l'élève de pratiquer le yoga sont :

1. — Vyādhi : la maladie qui perturbe l'équilibre physique.
2. — Styāna : la langueur ou manque d'ardeur au travail.
3. — Samśaya : le doute ou l'indécision.
4. — Pramāda : l'indifférence ou l'insensibilité.
5. — Ālasya : la paresse.
6. — Avirati : la sensualité, la montée des désirs quand les objets des sens envahissent l'esprit.

7. — Bhrānti Darśana : la fausse connaissance ou l'illusion.

8. — Alabdha Bhūmikatva : l'incapacité d'atteindre une continuité de pensée ou de concentration, ce qui empêche de voir la réalité.

9. — Anavasthitattva : l'incapacité de maintenir stable la concentration qui a été atteinte après un long entraînement.

Il y a encore quatre autres obstacles : (1) Duhkha — la souffrance ou la détresse, (2) Daurmansya — le désespoir, (3) Aṅgamejayatva — l'instabilité du corps et (4) Śvāsa-praśvāsa — l'irrégularité de la respiration.

Pour gagner une bataille, un général examine l'ennemi et le terrain et prend des mesures pour contrer l'ennemi. De la même façon, le yogi se prépare à conquérir le Soi.

*Vyādhi* : Il faut noter que le premier des obstacles est la mauvaise santé ou la maladie. Le corps est pour le yogi, l'instrument essentiel de sa réalisation. Si son véhicule tombe en panne, le voyageur n'ira pas loin. Si son corps tombe malade, l'élève n'avancera pas. La santé physique est

importante pour le développement mental, car le fonctionnement normal de l'esprit repose sur le système nerveux. Une maladie du corps ou du système nerveux rend l'esprit agité ou inerte et hébété ; la concentration ou la méditation deviennent impossibles.

*Styāna* : Une personne souffrant de langueur n'à aucun but, aucune voie à suivre, et pas d'enthousiasme. Son esprit et son intelligence deviennent lents à cause de l'inactivité et leurs facultés se rouillent. Un torrent de montagne au flot régulier reste pur, mais il ne se développe rien de bon dans l'eau stagnante d'un fossé. Une personne apathique ressemble à un mort vivant, car elle ne peut se concentrer sur rien.

*Samśaya* : Ceux qui manquent de sagesse, de foi ou qui vivent dans le doute se détruisent eux-mêmes. Comment peuvent-ils aimer cette vie ou celle qui suivra, ou avoir quelque bonheur ? Le chercheur doit avoir foi en lui-même et en son maître. Il doit avoir la conviction que Dieu est toujours à ses côtés et qu'aucun mal ne peut l'atteindre. Quand la foi surgit dans le cœur, elle tarit la source des appétits malsains, de la mauvaise volonté, de la paresse mentale, de la vanité de l'esprit et du doute, et le cœur, libéré de ces entraves, devient serein et paisible.

*Pramāda* : Une personne affligée de est pleine de suffisance, manque totalement d'humilité et est persuadée qu'elle est la seule à penser juste. Elle est convaincue de savoir ce qui est bien et ce qui est mal, mais en fait elle est indifférente à ce qui est juste et choisit ce qui lui est agréable. Pour servir égoïstement ses passions et ses rêves de gloire personnelle, elle sacrifiera délibérément et sans scrupule quiconque se trouvera au travers de son chemin. Une telle personne est incapable de voir la gloire de Dieu et d'entendre Ses paroles.

*Alasya* : Pour surmonter l'obstacle de la paresse, il faut un enthousiasme inébranlable (*vīrya*).

Le chercheur se comporte comme un amoureux brûlant de revoir son aimée, sans jamais désespérer. L'espoir doit être son bouclier et le courage, son épée. Il ne doit pas se laisser prendre par la haine et le chagrin. Par la foi et l'enthousiasme il surmontera l'inertie du corps et de l'esprit.

*Avirati* : C'est ce formidable appétit pour les objets des sens qui est si difficile à réfréner lorsqu'on a décidé consciemment de ne plus le faire. Sans être esclave de ces objets, le yogi apprend à en jouir à l'aide des sens, qu'il contrôle totalement. Par la pratique de *Pratyāhāra*, il brise ses chaînes et se libère des désirs ; il devient heureux et paisible.

*Bhrānti Darsana* : Une personne ayant de fausses connaissances souffre d'être dans l'illusion et croit qu'elle est la seule à voir la vraie Lumière. Elle possède une vive intelligence mais manque d'humilité et fait étalage de sa sagesse. En restant en compagnie de grandes âmes et en se plaçant sous leur conduite, elle se rétablit sur le bon chemin et surmonte sa faiblesse.

*Alabdha Bhūmikatva* : Comme un alpiniste qui échoue avant le sommet par manque de résistance, une personne qui ne peut surmonter son incapacité de se concentrer, est incapable de chercher la réalité. Elle peut avoir entrevu par instants la réalité, mais ne peut la voir clairement. Elle est comme un musicien qui, dans un rêve, a entendu une musique divine et une fois éveillé, ne peut se la rappeler, ni recommencer le rêve.

*Anavasthitattva* : Une personne affectée de anavasthitattva a réussi à parvenir après un dur travail, à voir la réalité. Heureuse et fière de sa réussite, elle relâche ses efforts dans sa quête (*sādhanā*). Elle possède la pureté et un grand pouvoir de concentration et est arrivée à l'ultime croisée de chemins de sa quête. Même dans cette dernière étape, un effort constant est essentiel, et elle doit suivre le chemin avec une infinie patience et une persévérance farouche. Jamais elle ne doit faire preuve d'un laisser-aller qui entraverait sa marche sur le chemin de la réalisation Divine. Elle doit attendre jusqu'à ce que la grâce de Dieu descende sur elle. Il est dit dans la *Kathopaniṣhad* : « Le Soi ne sera pas réalisé grâce aux études, à l'éducation, à la subtilité de l'intelligence, ou à une grande érudition. Il ne sera réalisé que par celui qui Le désire ardemment, s'il est celui qu'IL choisit. En vérité, à celui-là seul le Soi révèle Sa vraie nature. »

Pour surmonter ces obstacles et conquérir un bonheur tant mélange, Patañjali propose plusieurs remèdes. Le meilleur d'entre eux, est la réunion des quatre suivants : *Maitri* (la bienveillance), *Karuṇa* (la compassion), *Muditā* (la joie), et *Upekṣā* (le détachement).

*Maitri* n'est pas simplement d'union avec l'objet de cette bienveillance (*ātmīyatā*).

Lorsqu'une mère se sent profondément heureuse du succès de son enfant, c'est *ātmīyatā*, un sentiment de communion. Patañjali recommande de cultiver maitri en vue de sukha (joie ou vertu). Le yogi cultive maitri et *ātmīyatā* pour le bien et transforme ses ennemis en amis, car il n'a de malveillance pour personne.

*Karuṇa* n'est pas simplement la pitié ou la compassion, et le fait de pleurer de désespoir devant la misère des autres (*duḥkha*). C'est la compassion alliée au dévouement pour soulager la misère des affligés. Le yogi fait appel à toutes ses ressources physiques, économiques, mentales ou morales pour alléger la peine et la souffrance des autres. Il partage sa force avec les faibles jusqu'à ce qu'ils deviennent forts. Il partage son courage avec ceux qui sont timorés jusqu'à ce qu'ils deviennent braves, par son exemple. En aidant les faibles à devenir assez forts pour survivre, il désavoue le principe selon lequel seuls doivent survivre les mieux adaptés. Il devient un abri pour tous sans exception.

*Muditā*, c'est se réjouir du bon travail fait par un autre, même s'il s'agit d'un rival. Par *muditā*, le yogi s'épargne beaucoup d'amertume en ne montrant ni colère, ni haine, ni jalousie à l'égard de celui qui a rejoint le but que lui-même n'a pas réussi à atteindre.

*Upeksā* : Ce n'est pas qu'un sentiment de dédain ou de mépris pour la personne qui est tombée dans le vice (*apunya*), ou un sentiment d'indifférence ou de supériorité à son égard. C'est un examen auto-critique pour découvrir comment on se serait comporté devant les mêmes tentations. C'est également examiner jusqu'à quel point on n'est pas responsable de l'état dans lequel est tombe l'infortuné, et enfin l'épauler pour qu'il revienne sur le droit chemin. Le yogi comprend les fautes des autres en les observant et en les étudiant d'abord sur lui-même. Cette étude de lui-même lui apprend à être charitable pour tous.

La profonde signification de ce remède à quatre volets : maitri, *karuṇa*, *muditā* et *upeksā*, ne peut être perçue par un esprit agité. Mon expérience m'a amené à conclure que pour un homme normal ou une femme normale, quelle que soit la société dans laquelle ils vivent, le moyen de parvenir à apaiser l'esprit est de travailler avec détermination deux des huit piliers du Yoga mentionnés par Patañjali, à savoir les *āsana*, et le *prāṇayama*.

L'esprit (*manas*) et le souffle (*prāṇa*) sont intimement liés et l'activité ou la cessation d'activité de l'un affecte l'autre. C'est pourquoi Patañjali recommande le *prāṇayama* (contrôle du rythme de la respiration) pour acquérir l'équilibre mental et la paix intérieure.

*Śiṣya et Guru (le Disciple et le Maître).*

La *Siva Samhitā* divise les *sādhaka* (chercheurs ou disciples) en quatre catégories. Il peuvent être (1) *mṛdu* (faibles), (2) *madhyama* (moyens), (3) *adhimātra* (supérieurs) et (4) *adhimātratama* (l'élève suprême). Seul le dernier, le plus élevé, est capable de franchir l'océan du monde manifesté. Les chercheurs faibles sont ceux qui manquent d'enthousiasme, ceux qui critiquent leur Maître, ceux qui sont cupides, ceux qui sont enclins aux mauvaises actions, ceux qui mangent trop, ceux qui sont sous le pouvoir des femmes, ceux qui sont instables, ceux qui sont lâches, ceux qui sont malades, ceux qui sont dépendants, ceux qui parlent grossièrement, ceux qui ont un caractère faible et manquent de virilité. Le Guru (Maître ou Professeur) ne guidera de tels chercheurs que sur la voie du Mantra Yoga. Avec beaucoup d'efforts, le *sādhaka* pourra atteindre l'illumination en douze ans. (Le mot mantra vient de la racine « *man* » qui signifie penser. Ainsi, le mantra est une pensée sacrée ou une prière que l'on doit répéter pénétrant totalement de sa signification. Cela prend beaucoup de temps, peut-être des années, pour qu'un mantra s'enracine solidement dans l'esprit d'un *sādhaka* sans énergie, et encore plus de temps pour qu'il porte des fruits.)

D'un esprit égal, capable de supporter les épreuves, désirant perfectionner son travail, parlant poliment et modéré en toutes circonstances, tel est le disciple moyen. Reconnaissant ces qualités, le Guru lui enseigne le Laya Yoga, qui apporte la libération. (Laya signifie dévotion, fusion ou dissolution.)

D'esprit stable, capable de Laya Yoga, viril, indépendant, noble, clément, indulgent, loyal, courageux, plein d'allant, respectueux, plein de dévotion pour son Maître, acharné à la pratique du yoga, tel est le disciple supérieur. Il peut atteindre l'illumination après six années d'entraînement.

Le Guru enseigne à cet homme plein de valeur le Hatha Yoga.

Plein d'enthousiasme et de virilité, beau, courageux, instruit, studieux, esprit, sans mélancolie, gardant toujours son allant, se nourrissant sans excès, ayant le contrôle de ses sens, libéré de la peur, propre, adroit, généreux, serviable, solide, intelligent, indépendant, indulgent, de bon caractère, s'exprimant poliment, et plein de dévotion pour son Guru, tel est le disciple suprême, capable de toutes les formes de Yoga. Il peut atteindre l'illumination en trois ans.

Bien que la *Siva Samhitā* et la *Hatha Yoga Pradīpikā* précisent la période de temps nécessaire pour obtenir le succès, en aucun endroit Patañjali n'indique le temps nécessaire pour que l'âme individuelle s'unisse à l'Âme universelle Divine. Selon lui, abhyāsa (pratique constante et résolue) et vairāgya (libération des désirs) apportent à l'esprit le calme et la tranquillité. Il définit abhyāsa comme un effort qui, poursuivi pendant très longtemps sans interruption et accompli avec dévotion, crée de solides fondations.

L'étude du yoga ne ressemble pas à la préparation d'un diplôme ou d'un grade universitaire que l'on désire obtenir dans un temps déterminé.

Les obstacles, les épreuves et les tribulations sur le chemin du yoga peuvent être pour une grande part écartés grâce à l'aide d'un Guru. (La syllabe gu signifie ténèbres et ru signifie lumière. Seul est Guru celui qui écarte les ténèbres et apporte l'illumination.) La notion du Guru est profonde et de grande portée. Ce n'est pas un guide ordinaire. C'est un maître spirituel qui enseigne une manière de vivre et pas simplement une façon de gagner sa vie. Il transmet la connaissance de l'Esprit, et celui qui reçoit un tel enseignement est un śiṣya, un disciple.

La relation entre un Guru et un śiṣya est très particulière. Elle transcende celle qui existe entre parents et enfant, mari et femme, ou entre amis. Un guru ignore l'égoïsme. Il conduit avec dévouement son śiṣya vers le but ultime sans désirs d'aucune sorte pour la renommée ou les biens matériels. Il lui montre le chemin vers Dieu et suit les progrès de son disciple en le guidant tout au long de ce chemin. Il insuffle la confiance, la dévotion, la discipline, la compréhension profonde et l'illumination à travers l'amour. Avec foi en son élève, le Guru redouble d'efforts pour le voir assimiler l'enseignement. Il l'encourage à poser des questions et à découvrir la vérité par le jeu des questions et de la réflexion.

Un śiṣya doit avoir les qualités que requièrent une réalisation et un développement élevés. Il doit avoir confiance, dévotion et amour pour son Guru. De parfaits exemples de relation entre Guru et śiṣya sont ceux de Yama (le Dieu des Morts) et Naciketā dans la *Kaṭhopaniṣhad* et de Śri Krishna et Arjuna dans la *Bhagavad Gītā*. Naciketā et Arjuna atteignirent l'illumination grâce à leur concentration, leur ardeur et leur curiosité d'esprit. Le śiṣya doit être affamé de connaissance et avoir l'esprit d'humilité, de persévérance et de ténacité pour le but poursuivi. Il ne doit pas chercher un Guru par simple curiosité. Il doit avoir sraddha (la foi dynamique) et ne doit pas se décourager s'il ne peut atteindre le but dans le temps qu'il avait espéré. Il faut une patience infinie pour calmer un esprit agité, empreint des innombrables expériences passées et du samskāra (les traces accumulées des pensées et des actions passées).

Il ne suffit pas au śiṣya d'écouter les paroles du Guru pour assimiler l'enseignement. C'est ce qui ressort de l'histoire d'Indra et de Virocana. Indra, le roi des dieux et Virocana, un prince démon, suivaient ensemble l'enseignement de leur précepteur spirituel Brahmā pour acquérir la connaissance du Soi Suprême. L'un et l'autre entendirent les mêmes paroles de leur Guru. Indra eut l'illumination, tandis que Virocana ne l'eut pas. L'attention d'Indra était animée par sa dévotion pour le sujet enseigné, et par l'amour et la foi qu'il avait en son Maître. Il éprouvait un sentiment d'unité avec son Guru. Ce furent les raisons de son succès. L'attention de Virocana n'était animée que par son intellect. Il n'avait de dévotion ni pour le sujet enseigné ni pour son précepteur. Il resta ce qu'il était au départ, un colosse intellectuel. Il s'en alla sceptique. Indra avait l'humilité intellectuelle tandis que Virocana avait l'orgueil intellectuel et il considérait comme une condescendance de sa part de suivre l'enseignement de Brahmā. L'approche d'Indra était pleine de dévotion tandis que celle de Virocana était intéressée. Virocana était motivé par la curiosité et voulait la connaissance pratique, qui croyait-il, lui servirait plus tard à gagner le pouvoir.

Le śiṣya doit valoriser avant tout l'amour, la modération et l'humilité. L'amour engendre le

courage, la modération crée l'abondance, et l'humilité conduit au pouvoir. Le courage sans amour est brutal. L'abondance sans modération conduit à l'excès de tolérance et à la décadence. Le pouvoir sans humilité développe l'arrogance et la tyrannie. Le vrai śiṣya apprend de son Guru à découvrir un pouvoir qui ne le quittera plus tout au long de son retour vers l'Un Primordial, la Source de son Être.

### *Sādhanā (une clef vers la Liberté)*

Tous les textes fondamentaux sur le Yoga insistent sur l'importance du sādhanā ou abhyāsa (pratique assidue). Le sādhanā n'est pas simplement l'étude théorique des textes sur le yoga. C'est un entraînement spirituel. Pour donner l'huile, les graines doivent être pressées. Pour s'embraser et faire jaillir de l'intérieur le feu latent, le bois doit être chauffé. De même, par une pratique assidue le sādhaka doit faire naître la flamme divine qui est en lui.

« Qu'il soit jeune, âgé, ou extrêmement âgé, même malade ou infirme, chacun peut atteindre la perfection en yoga par un entraînement assidu. Le succès viendra pour celui qui pratique et non pour celui qui ne pratique pas. Lire seulement de façon théorique les textes sacrés n'apporte pas le succès en yoga, non plus que porter la robe du yogi ou du sanyasi (ermite) ou discourir sur le yoga. La pratique assidue seule est le secret du succès. En vérité il n'y a aucun doute là-dessus. » (*Hatha Yoga Pradīpikā*, chapitre I, versets 64-66.) « De même que la connaissance de l'alphabet formel, avec de la pratique, de maîtriser toutes les sciences, ainsi en pratiquant à fond les exercices physiques élémentaires, on peut acquérir la connaissance de la Vérité (Tattva Jnāna), ce qui est la vocation même de l'âme humaine, car elle est identique à l'Esprit Suprême qui imprègne l'Univers. » (*Gherānda Samhitā*, chapitre I, verset 5.)

C'est par les efforts concentrés et coordonnés de son corps, de ses sens, de son esprit, de sa raison et de son âme qu'un homme gagne la paix intérieure et satisfait la quête de son âme pour rencontrer son Créateur. L'aventure suprême dans la vie d'un homme est ce retour vers Celui qui la créé. Pour atteindre ce but, il a besoin que son corps, ses sens, son esprit, sa raison et son âme fonctionnent pleinement et harmonieusement. Sans coordination de ses efforts, son aventure tournera court. Dans la troisième valli (chapitre) de la première partie de la *Kaṭhopaniṣad*, Yama (le Dieu des Morts) explique ce Yoga au chercheur Naciketā par la parabole de l'individu dans un char :

« L'Ātman (le Soi) est comme le Seigneur dans un char, la raison en est le conducteur et l'esprit, les rênes. Les sens, disent-ils (les experts), sont les chevaux, et l'objet de leurs désirs est le pâturage. Les experts appellent agent de jouissance (Bhoktr), le Soi muni de sens et de pensée. Celui qui n'a pas de discernement ne peut jamais guider son esprit ; ses sens sont comme des chevaux vicieux. Celui qui a du discernement contrôle toujours son esprit ; ses sens sont comme des chevaux dociles. Celui qui n'a pas de discernement devient négligent, il est toujours impur ; il n'atteint pas le but et erre sans cesse d'une incarnation à la suivante. Celui qui a du discernement devient attentif, il est toujours pur ; il atteint le but et ne renaîtra jamais plus. L'homme qui a un conducteur plein de discernement pour guider son esprit atteint la fin de son voyage : la Demeure Suprême de l'Esprit Éternel. »

« Les sens sont plus puissants que l'objet de leurs désirs. Plus grand que les sens est l'esprit, plus haut que l'esprit est la raison, et au-dessus de la raison. IL est — Lui, l'Esprit en toutes choses. Disciplinez-vous au moyen du Soi et détruisez l'ennemi qui vous égare sous la forme de désirs. » (*Bhagavad Gītā*, chapitre III, versets 42-43.)

Pour réaliser cela, non seulement une quête assidue est requise, il faut encore le renoncement, De quel renoncement s'agit-il ? Le yogi ne renonce pas au monde, car cela signifierait qu'il renie le Créateur. Le yogi renonce à tout ce qui l'éloigne du Seigneur. Il renonce à ses propres désirs, sachant que toute inspiration et bonne action viennent du Seigneur. Il renonce à ceux qui s'opposent au travail du Seigneur, à ceux qui répandent des idées démoniaques, et à ceux qui ne font que parler de valeurs morales sans les mettre en pratique.

Le yogi ne renonce pas à l'action. Il rompt les liens qui l'attachent à ses propres actions en en dédiant le fruit au Seigneur ou à l'humanité. Il pense que c'est son privilège de faire son devoir

et qu'il n'a aucun droit sur le fruit de ses actions.

Tandis que les autres dorment quand le devoir les appelle et ne se réveillent que pour prétendre à leurs droits, le yogi est pleinement conscient de ses devoirs et ferme les yeux sur ses droits. C'est pourquoi il est dit que dans la nuit de tous les êtres, l'homme discipliné et paisible s'éveille vers la lumière.

*Aṣṭāṅga Yoga — Le huit piliers du Yoga.*

Les *Yoga Sūtra* de Patañjali sont divisés en quatre chapitres ou pāda, le premier traite de samādhi, le second des moyens (sādhanā) de réaliser le Yoga, le troisième énumère les pouvoirs (vibhūti) qui traversent la vie du yogi dans sa recherche, et le quatrième traite de la libération (Kaivalya).

*Yama.*

Les huit piliers du Yoga sont décrits dans le second chapitre. Le premier d'entre eux est yama (disciplines morales) : les grands commandements qui transcendent croyance, pays, âge et temps. Ce sont : ahimsā (non-nuisance), satya (Vérité), asteya (ne pas voler), brahmacharya (retenue) et aparigraha (non-cupidité). Ces commandements sont les règles morales de la société et des individus sans lesquelles régneront le chaos, la violence, le mensonge, le vol, la débauche et l'avarice. Les racines de ces maux sont les sentiments de cupidité, de désir et de possession. Ils peuvent être légers, moyens ou violents. Ils n'apportent que souffrance et aveuglement. Patañjali déracine ces maux en changeant l'orientation de la pensée selon les cinq principes de yama.

*Ahimsā.* Le mot ahimsā est fait du préfixe « a » qui signifie « non » et du nom « himsā » qui signifie l'action de tuer ou la violence. C'est plus que le simple commandement négatif de ne pas tuer, il a une signification positive très étendue : l'amour. Cet amour embrasse toute la création car nous sommes tous les enfants du même Père — le Seigneur. Le yogi pense que tuer ou détruire une chose ou un être est une insulte à son Créateur. Les hommes tuent pour se nourrir ou pour se protéger du danger. Mais ce n'est pas simplement parce qu'un homme est végétarien qu'on peut en déduire qu'il est non-violent par tempérament ou que c'est un yogi, bien qu'un régime végétarien soit une nécessité pour la pratique du yoga. Des tyrans assoiffés de sang peuvent être végétariens, la violence est un état d'esprit et non une question de régime. Elle réside dans l'esprit de l'homme et non dans l'instrument qu'il tient dans sa main. On peut se servir d'un couteau aussi bien pour peler un fruit que pour frapper un ennemi. La faute ne vient pas de l'instrument mais de celui qui le tient.

Les hommes font appel à la violence pour défendre leurs propres intérêts : leur propre corps, les êtres qui leur sont chers, leurs biens ou leur dignité. Mais l'homme ne peut compter sur lui seul pour assurer sa protection ou celle des autres. Croire qu'il peut le faire est une erreur. L'homme doit compter sur Dieu qui est la source de toute force. Alors il ne craindra aucun mal.

La violence naît de la peur, de la faiblesse, de l'ignorance ou de l'agitation. Pour maîtriser la violence, ce dont il a le plus besoin est de se libérer de la peur. Pour gagner cette liberté il lui faut changer son point de vue sur la vie et l'orientation de son esprit. La violence est en régression quand les hommes fondent leur foi sur la réalité et la recherche plutôt que sur l'ignorance et les préjugés.

Le yogi considère que toute créature a autant droit à la vie que lui-même. Il pense qu'il est né pour aider les autres et regarde la création avec les yeux de l'amour. Il sait que sa vie est liée inextricablement à celle des autres, et il se réjouit s'il peut les aider à être heureux. Il place le bonheur des autres avant le sien et devient une source de joie pour tous ceux qui le rencontrent. Comme des parents qui encouragent un bébé à faire ses premiers pas, il encourage les plus infortunés que lui et leur donne la possibilité de survivre.

Pour une faute commise par d'autres, les hommes demandent justice ; tandis que pour une faute commise par eux-mêmes ils implorent indulgence et miséricorde. A rencontre de cela, le yogi pense que pour ses propres fautes justice doit être faite, tandis que pour celles des autres, il faut se montrer indulgent. Il sait comment vivre et l'enseigné aux autres. Cherchant constamment à se perfectionner, il leur enseigne par son amour et sa compassion comment se perfectionner eux-

mêmes.

Le yogi s'oppose au mal qui est dans l'homme, non à l'homme lui-même. Pour une faute il prescrit une pénitence et non un châtiment. L'amour pour l'homme et l'opposition au mal qui est en lui peuvent aller de pair. Ainsi la femme d'un ivrogne peut, tout en l'aimant, s'opposer à son vice. L'opposition sans amour conduit à la violence. L'amour pour celui qui faute sans opposition au mal qui est en lui est pure folie et n'apporte que souffrance. Le yogi sait que la bonne façon d'agir est d'aimer une personne tout en combattant le mal qui est en elle. La bataille sera gagnée car il le combat avec amour. Parfois une mère pourra battre l'enfant qu'elle aime pour le défaire d'une mauvaise habitude. C'est de la même manière qu'un vrai adepte de ahimsā aime celui à qui il s'oppose.

Ahimsā s'accompagne d'abhaya (libération de la peur) et d'akrodha (libération de la colère). La libération de la peur n'est donnée qu'à ceux qui mènent une vie pure. Le yogi ne craint personne et personne n'a à le craindre, car il est purifié par l'étude du Soi. La peur étreint un homme et le paralyse. Il a peur de l'avenir, de l'inconnu et de ce qu'il ne peut pas voir. Il a peur de perdre ses moyens d'existence, sa santé ou sa réputation. Mais la plus grande peur est celle de la mort. Le yogi ne s'identifie pas à son corps qui n'est que la demeure temporaire de son âme. Il voit toutes les créatures dans le Soi et le Soi dans toutes les créatures ; par conséquent il n'a plus aucune peur. Alors que le corps peut être atteint par la maladie, la vieillesse, le déclin et la mort, l'esprit conserve son intégrité. Pour le yogi, la mort est ce qui donne du piquant à la vie. Il a consacré son esprit, sa raison et sa vie toute entière au Seigneur. Puisqu'il s'est attaché de tout son être au Seigneur, que peut-il craindre ?

Il y a deux sortes de colère (krodha), celle qui avilit l'esprit et celle qui fait progresser spirituellement. La première a sa racine dans l'orgueil qui fait naître la colère chez celui qui est offensé. Cela empêche l'esprit de voir les choses avec du recul et altère le jugement. Le yogi par contre, est en colère contre lui-même quand son esprit s'avilit ou quand toutes ses connaissances et son expérience ne réussissent pas à l'arrêter sur la route de la déraison.

Il est sévère avec lui-même quand il s'agit de ses propres fautes, mais indulgent pour celles des autres. La bonté est un attribut du yogi dont le cœur fond devant toutes souffrances. En lui l'indulgence pour les autres et la sévérité pour lui-même vont de pair, et en sa présence toute hostilité s'évanouit.

*Satya.* Satya ou la vérité est la plus haute règle de conduite ou de moralité. Le Mahatma Gandhi, disait : « La Vérité est Dieu et Dieu est la Vérité. » Comme le feu brûle les impuretés et affine l'or, ainsi le feu de la vérité purifie le yogi et brûle en lui toute impureté.

Si l'esprit émet des pensées de vérité, si la langue émet des paroles de vérité et si la vie toute entière est basée sur la vérité, alors l'homme est prêt pour la fusion avec l'infini. La Réalité, dans sa nature fondamentale, est Amour et Vérité. Elle s'exprime à travers ces deux aspects. La vie du yogi doit se modeler strictement sur ces deux facettes de la Réalité. C'est pourquoi est prescrite ahimsā, qui est basée essentiellement sur l'amour. Satya suppose la vérité totale dans les pensées, les paroles et les actions. La non-vérité sous quelque forme que ce soit rejette le sādhaka hors de l'harmonie de la loi fondamentale de la vérité.

La vérité ne se limite pas au discours seul. Il y a quatre péchés du langage : insultes et obscénités, abus de confiance, calomnie ou fabulation, et enfin tourner en dérision ce que les autres dennent pour sacré. Celui qui colporte des mensonges est plus venimeux qu'un serpent. La maîtrise de la parole permet de déraciner la malice. Quand l'esprit n'a de malveillance pour personne, il est plein d'amour à l'égard de tous. Celui qui a appris à retenir sa langue, est parvenu à une grande maîtrise de soi. Quand cette personne parle, elle est écoutée avec respect et attention. On se souviendra de ses paroles car elles sont bonnes et vraies.

Quand celui qui est établi dans la vérité prie avec un cœur pur, alors les choses dont il a vraiment besoin viennent à lui : il n'a pas à courir après elles. L'homme qui est solidement établi dans la vérité reçoit le fruit de ses actions sans rien faire apparemment. Dieu, la source de toute vérité, pourvoit à ses besoins et veille sur son bien-être.

*Asteya.* Le désir de posséder ce qui appartient à autrui et d'en jouir, conduit à de mauvaises

actions. De ce désir naît le besoin de voler et le besoin d'amasser. Asteya (a = non, steya = voler) ou ne pas voler, se réfère non seulement au fait de prendre ce qui appartient à autrui sans sa permission, mais également au fait d'utiliser quelque chose pour un autre but que celui de son usage normal, ou au-delà du temps alloué par son propriétaire. Cela comprend donc l'abus de propriété, l'abus de confiance, la mauvaise gestion et le mauvais usage. Le yogi réduit ses besoins matériels au minimum pensant que s'il amasse des choses dont il n'a pas vraiment besoin, il est un voleur. Tandis que les autres hommes sont assoiffés de richesses, de pouvoir, de renommée ou de plaisirs, le yogi n'a qu'une seule soif, celle d'adorer le Seigneur. La libération des désirs permet de se garder des grandes tentations. La fange des désirs trouble les eaux de la tranquillité. Cela abaisse l'homme, le rend vil et le paralyse. Celui qui obéit au commandement : « *Tu ne voleras pas* » devient un sûr dépositaire de tous les trésors.

*Brahmacharya.* Selon le dictionnaire, brahmacarya signifie une vie de célibat et de retenue, consacrée aux études religieuses. Il est dit que la perte de la semence conduit à la mort et sa rétention, à la vie. Lorsque la semence est conservée, le corps du yogi dégage une odeur agréable. Aussi longtemps que la semence est retenue, la peur de la mort n'existe pas. D'où la recommandation selon laquelle il faut la préserver par un grand effort de concentration de l'esprit. Le concept de brahmacarya n'est pas un concept de négation, d'autorité forcée et d'interdiction. Selon Sankaracarya, un brahmacari (celui qui observe le brahmacarya) est un homme qui est absorbé dans l'étude de la science sacrée du Veda, vit constamment en Brahman, et sait que tout existe en Brahman. En d'autres mots, celui qui voit la divinité en tout est un brahmacari. Patañjali, cependant, insiste sur la continence du corps, de la parole et de l'esprit. Cela n'implique pas que la philosophie du yoga soit réservée aux seuls célibataires. Brahmacya a peu de rapport avec le fait que l'on soit célibataire ou marié et vivant une vie de chef de famille. Chacun doit faire passer les aspects les plus élevés du brahmacarya dans sa vie quotidienne. Il n'est pas nécessaire pour obtenir le salut de rester célibataire et sans foyer. Au contraire, tous les smṛti (textes de lois) recommandent le mariage. Sans l'expérience de l'amour et du bonheur humains, il n'est pas possible de connaître l'amour divin. Presque tous les yogi et les sages de l'ancien temps en Inde étaient mariés et avaient leur propre famille. Ils ne se dérobaient pas à leurs responsabilités sociales ou morales. Le fait d'être marié et d'avoir des enfants n'est pas un obstacle à la connaissance de l'amour divin, au bonheur et à l'union avec l'Âme Universelle.

En parlant de la situation de l'adepte qui est chef de famille, la *Siva Samhitā* dit : « Qu'il pratique en dehors de la compagnie des hommes en un lieu retiré. Pour l'apparence, il doit rester dans la société, mais ne s'y complaira pas ; il ne doit pas renoncer aux devoirs de sa profession, de sa caste ni de son rang ; qu'il les remplisse en se considérant comme l'instrument du Seigneur, sans aucune pensée pour leurs résultats. Il connaît le succès parce qu'il a la sagesse de suivre la méthode du yoga ; cela ne fait aucun doute. Vivant en son foyer et remplissant toujours ses devoirs de chef de famille, celui qui est affranchi du souci du mérite ou du démerite et a maîtrisé ses sens, gagne le salut. Le chef de famille qui pratique le yoga n'est pas affecté par le vice et la vertu ; si, pour protéger l'humanité, il lui arrive de commettre un péché, il ne s'en trouve pas souillé. » (Chapitre 5, versets 234-238.)

Lorsque l'on vit selon brahmacarya, une réserve de vitalité et d'énergie se développe, l'esprit devient courageux, et l'intelligence puissante. Cela permet de lutter contre toutes sortes d'injustices. Le brahmacari use avec ugesse des forces qu'il crée : il utilise ses forces physiques pour remplir la tâche que le Seigneur lui donne, ses forces intellectuelles pour répandre la culture, et ses forces mentales pour le développement de la vie spirituelle. Brahmacya est la flamme qui allume la torche de la sagesse.

*Aparigraha.* Parigraha signifie amasser ou thésauriser. S'affranchir du besoin de thésauriser est aparigraha. Ce n'est qu'une autre facette de asteya (ne pas voler). Exactement comme il faut s'abstenir de prendre les choses dont on n'a pas vraiment besoin, on ne doit pas non plus thésauriser ou amasser des biens qui ne nous sont pas immédiatement nécessaires. De même, on ne doit rien prendre qui ne soit le fruit d'un travail, on ne doit rien accepter à titre de faveur, cela dénote une pauvreté de caractère. Le yogi considère qu'amasser des biens est un manque de foi en Dieu et en

Iui-même pour assurer son avenir. Il garde la loi en se souvenant de l'exemple de la lune. Pendant la moitié du mois où la lune décroît, elle se lève tard, quand les hommes sont pour la plupart endormis et n'apprécient donc pas sa beauté. Sa splendeur décline mais elle ne s'écarte pas de son chemin et ne se soucie pas de l'indifférence des hommes. Elle sait qu'elle retrouvera sa plénitude lorsqu'elle fera de nouveau face au Soleil et qu'alors les hommes seront impatients d'assister à son lever glorieux.

Par l'observance d'aparigraha, le yogi mène une vie aussi simple que possible et exerce son esprit à ne pas s'affecter de la perte ou du manque de quoi que ce soit. Alors tout ce dont il a vraiment besoin viendra à lui en temps utile. La vie d'un homme normal est remplie d'une série interminable de troubles et de frustrations et de toutes les réactions que cela suscite en lui. De cette façon l'esprit ne peut guère garder son équilibre. Le sādhaka a cultivé la capacité de demeurer satisfait quoi qu'il arrive. Ainsi il obtient la paix qui lui permet de dépasser le domaine des illusions et des souffrances dont notre monde est saturé. Il se souvient de la promesse donnée par Śri Krishna à Arjuna dans le neuvième chapitre de la *Bhagavad Gītā* : « A ceux qui M'adorent avec une dévotion sincère, qui sont en harmonie avec Moi à tout instant, Je garantis la sécurité. Je satisferai tous leurs besoins et les protégerai pour toujours. »

#### *Niyama.*

Tandis que yama sont les règles dont l'application est universelle, niyama sont les règles de conduite de chaque individu.

Les cinq niyama énumérées par Patañjali, sont : śaucha (pureté), santoṣa (contentement), tapas (ardeur ou austérité), svādhyāya (étude du Soi) et Iṣvara praṇidhāna (consécration au Seigneur).

*Śaucha.* La pureté du corps est essentielle pour le bien-être. Tandis que les habitudes d'hygiène comme les bains purifient le corps extérieurement, les āsana et prāṇayama le purifient intérieurement. La pratique des āsana tonifie le corps tout entier et élimine les toxines et impuretés causées par les excès. Le prāṇayama purifie et aère les poumons, oxygène le sang et purifie les nerfs. Mais plus importante que la purification physique du corps, est la purification de l'esprit pour le libérer d'émotions telles que haine, passion, colère, convoitise, cupidité, illusion et orgueil. Plus importante encore est la purification de la pensée (buddhi). Les impuretés de l'esprit sont emportées par les eaux de la bhakti (adoration). Les impuretés de la pensée ou de la raison sont consumées dans le feu de svādhyāya (étude du Soi). Cette purification intérieure apporte le rayonnement et la joie. Elle conduit à la bienveillance (saumanasya) et bannit la souffrance morale, le découragement, le chagrin et le désespoir (daurmanasya). Lorsque quelqu'un est bienveillant, il voit dans les autres leurs vertus, et pas simplement leurs fautes. La considération que l'on montre pour les vertus de quelqu'un lui donne de l'amour-propre et l'aide à combattre ses difficultés et ses peines. Quand l'esprit est lucide, il est facile de le concentrer sur une seule chose (ekāgra). Par la concentration on obtient la maîtrise des sens (indriyajaya). Alors le chercheur est prêt à entrer dans le temple de son propre corps et à voir son véritable soi dans le miroir de son esprit.

Outre la pureté du corps, des pensées et des paroles, la pureté de la nourriture est également nécessaire. Il faut préparer la nourriture avec propreté et être également attentif à la pureté des moyens par lesquels on se la procure.

La nourriture, substance qui entretient toute vie et cependant la consume, est considérée comme une manifestation du Brahman ; elle doit être absorbée avec le sentiment que chaque bouchée dispense la force qui permet de servir le Seigneur. Alors la nourriture devient pure. Être ou ne pas être végétarien est une question purement personnelle, car chacun est influencé par la tradition et les coutumes de son pays natal. Mais au bout d'un certain temps, celui qui pratique le yoga devra adopter un régime végétarien pour avoir une attention concentrée et pouvoir évoluer spirituellement.

La nourriture doit être prise pour que progressent la santé, la force, l'énergie de la vie. Elle doit être simple, nourrissante, savoureuse et apaisante. Il faut éviter les nourritures aigres, amères, saumâtres, âcres, trop épiciées, avariées, sans goût, lourdes et malpropres.

Le caractère est marqué par le type de nourriture ingérée et par la façon dont elle est consommée. Les hommes sont les seules créatures qui mangent sans avoir faim, et généralement vivent pour manger plutôt qu'ils ne mangent pour vivre. Si nous mangeons par pure gourmandise, nous mangeons trop et souffrons de désordres digestifs qui perturbent tout notre organisme. Le yogi croit à l'harmonie, c'est pourquoi il ne mange que pour subsister. Il ne mange ni trop ni trop peu. Il considère son corps comme la demeure de son esprit et se garde des abus.

A côté de la nourriture, une place importante est aussi accordée aux pratiques spirituelles. Il est difficile de pratiquer dans un pays éloigné (loin de chez soi), dans une forêt, dans une ville peuplée ou en tout lieu bruyant. Il faut choisir un endroit où il est facile de se procurer de la nourriture, un endroit dénué d'insectes, à l'abri des éléments et dans un environnement agréable. Les rives d'un lac ou d'une rivière, ou le bord de la mer sont idéals. Il est difficile de trouver, dans nos temps modernes, de tels lieux tranquilles. Mais on peut au moins aménager un coin de sa propre chambre pour son entraînement et le garder propre, aéré, sec et sans parasites.

*Santosa*. *Santosa*, le contentement, doit être cultivé. Un esprit insatisfait ne peut pas se concentrer. Aucune privation n'affecte le yogi, il est donc naturellement satisfait. Le contentement donne au yogi une béatitude sans limites. Un homme satisfait est un homme accompli car il a connu l'amour du Seigneur et a rempli son devoir. Il est bénii car il a connu la vérité et la joie.

Le contentement et la tranquillité sont des états d'esprit. Les races, les croyances, la richesse et l'éducation (ont apparaître des différences parmi les hommes. Ces différences créent de la discorde et font naître des conflits conscients ou inconscients qui désorientent et troublient. Alors l'esprit ne peut se concentrer (*ekāgra*) et sa paix lui est dérobée. Il y a contentement et tranquillité quand la flamme de l'esprit n'est pas agitée par le vent des désirs. Le *sādhaka* ne cherche pas la paix vide de la mort, mais la paix de celui dont la raison est fermement établie en Dieu.

*Tapas*. *Tapas* provient de la racine « tap » qui signifie : s'embraser, brûler, briller, avoir une brûlure ou être consumé par la chaleur. Cela signifie donc un effort ardent en toutes circonstances pour atteindre un but déterminé dans la vie. Cela implique la purification, l'auto-discipline et l'austérité. Tout l'art de forger le caractère peut être considéré comme la pratique de *tapas*. *Tapas* est l'effort conscient pour réaliser l'union ultime avec le Divin et réduire en cendres tous les désirs que l'on rencontre en marchant vers ce but. Donner un sens riche à la vie, l'illumine, la rend pure et divine. Sans un tel sens, action et prière n'ont aucune valeur. La vie sans *tapas* est comme un cœur sans amour. Sans *tapas*, l'esprit ne peut s'élever jusqu'au Seigneur.

Il y a trois sortes de *tapas*, selon que cela s'applique au corps (*kāyika*), à la parole (*vāchika*) ou à l'esprit (*mānasika*). La modération (*brahmaccarya*) et la non-nuisance (*ahimsā*) sont les *tapas* du corps. User de mots qui n'offensent point, chanter la gloire de Dieu, dire la vérité quelles qu'en soient les conséquences pour soi-même et ne pas médire des autres sont les *tapas* de la parole. Cultiver une attitude mentale dans laquelle on demeure tranquille et équilibré dans la joie comme dans la peine, et où l'on reste maître de soi, est le *tapas* de l'esprit.

Le *tapas* est encore le travail sans motivation égoïste ni espoir de récompense, avec la foi inébranlable que pas même un brin d'herbe ne peut se mouvoir sans la volonté du Seigneur.

Par le *tapas*, le yogi développe la force de son corps, de son esprit et de son caractère. Cela lui apporte courage et sagesse, intégrité, droiture et simplicité.

*Svādhyāya*. *Sva* signifie soi et *adhyāya* signifie étude et éducation. Éduquer, c'est tirer d'une personne le meilleur d'elle-même. *Svādhyāya* est donc l'éducation du soi.

*Svādhyāya* se distingue de la simple instruction qui consiste à suivre des cours où le professeur fait état de ses propres connaissances face à l'ignorance de son auditoire. Quand des personnes se rencontrent pour *svādhyāya*, l'esprit de celui qui parle et l'esprit de celui qui écoute se confondent et ils éprouvent l'un pour l'autre amour et respect. Ce n'est pas un sermon, un cœur parle à un autre cœur. Les pensées élevées qui naissent de la pratique de *svādhyāya* sont, pour ainsi dire, emportées dans le flot de leur propre sang, de sorte qu'elles deviennent une part intime de leur vie et de leur être.

La personne qui pratique *svādhyāya* lit le livre de sa propre vie en même temps qu'elle l'écrit et le corrige. Elle change son point de vue sur la vie. Elle commence à comprendre que toute

création est vouée à bhakti (adoration) plutôt qu'à bhoga (plaisir), que toute création est divine, qu'il y a de la divinité en elle-même, et que l'énergie qui l'anime est la même que celle qui anime l'univers tout entier.

Selon Śri Vinobā Bhāve (le dirigeant du mouvement Bhoodan) svādhyāya est l'étude d'un sujet qui est la base ou la racine de tous les autres sujets ou actions, et sur lequel les autres s'appuient ; mais qui, lui-même, ne s'appuie sur rien.

Pour avoir une vie saine, heureuse, et paisible, il est essentiel d'étudier régulièrement et en un lieu pur la littérature sacrée. Cette étude des livres sacrés de l'humanité permet au sādhaka de se concentrer et de résoudre les problèmes difficiles quand ils apparaissent dans la vie. Elle met fin à l'ignorance et apporte la connaissance. L'ignorance n'a pas de commencement, mais elle a une fin. Il y a un commencement mais pas de fin à la connaissance : Par la pratique de svādhyāya, le sādhaka comprend la nature de son âme et obtient la communion avec le Divin. Les livres sacrés de l'humanité sont à lire par tous. Ils ne sont pas destinés aux seuls membres d'une confession particulière. Comme les abeilles se délectent du nectar de différentes fleurs, ainsi le sādhaka prend dans les autres religions ce qui lui permettra de mieux comprendre la sienne.

La philologie n'est pas un language mais la science du language, dont l'étude permet de mieux connaître sa propre langue. Pareillement, le Yoga n'est pas en lui-même une religion. C'est la science des religions, dont l'étude permet au sādhaka d'approfondir sa propre foi.

*Īśvara prañidhāna*. Consacrer au Seigneur ses actions et sa volonté est *Īśvara Prañidhāna*. Celui qui a foi en Dieu ne connaît pas le désespoir. Il a l'illumination (tejas). Celui qui sait que toute création appartient au Seigneur ne sera pas gonflé d'orgueil ni ivre de pouvoir. Il ne se laissera pas aller à des desseins égoïstes. Il ne courbera la tête que pour rendre le culte divin. Quand les eaux de la bhakti (adoration) sont dirigées sur les turbines de l'esprit, elles produisent la puissance mentale et la lumière spirituelle. Alors que la force physique seule, sans bhakti, est mortelle, l'adoration seule, sans force de caractère, a l'effet d'un stupéfiant. S'adonner aux plaisirs détruit à la fois la puissance et la gloire. La satisfaction des sens qui résulte de la recherche des plaisirs fait naître moha (la servitude) et lobha (l'avidité) pour leur constant renouvellement. Si les sens ne sont pas satisfaits, alors apparaît śoka (la tristesse) ; ils doivent être vaincus par le savoir et l'abstinence ; mais la maîtrise de l'esprit est plus difficile. Une fois épousées ses propres ressources sans succès, l'homme se tourne vers le Seigneur afin qu'il l'aide, car Il est la source de toute-puissance. C'est à ce point précis que commence la bhakti. Dans la bhakti, l'esprit, l'intelligence et la volonté se soumettent au Seigneur et le sādhaka prie ; « Je ne sais ce qui est bon pour moi. Que Ta volonté soit faite. » Les autres prient pour que leurs désirs soient satisfaits ou s'accomplissent. Dans la bhakti, ou amour pur, il n'y a pas de place pour « je » et « mon ». Lorsque la conscience de « je » et de « mon » disparaît, l'âme individuelle atteint sa maturité.

Lorsque l'esprit a été vidé des désirs de satisfaction personnelle, il doit être rempli par la pensée du Seigneur. Un esprit habité par des pensées de satisfaction personnelle risque d'être entraîné par les sens vers les objets de désirs. Tenter de pratiquer la bhakti sans vider l'esprit de ses désirs, c'est vouloir faire du feu avec du bois mouillé. Cela produit beaucoup de fumée et fait pleurer celui qui fait le feu et tout son entourage. Un esprit plein de désirs ne s'embrase pas et ne rayonne pas, il ne produit pas non plus de lumière ni de chaleur lorsqu'il est touché par le feu de la connaissance.

Le nom du Seigneur est comme le Soleil, dissipant toute obscurité. La lune est pleine lorsqu'elle fait face au soleil. L'âme individuelle découvre sa plénitude (pūrṇatā) lorsqu'elle fait face au Seigneur. Si la terre vient se placer entre la pleine lune et le soleil, il se produit une éclipse. Si la conscience du « moi » projette son ombre sur l'âme lorsqu'elle découvre la plénitude, tous les efforts du sādhaka pour trouver la paix sont vains.

Mieux que ses paroles, les actions d'un homme sont le miroir de sa personnalité. Le yogi a appris l'art de consacrer toutes ses actions au Seigneur, si bien qu'elles réfléchissent la divinité qui est en lui.

*Āsana*.

Le troisième pilier du yoga est celui des āsana ou postures. Les āsana apportent la solidité, la santé et la légèreté des membres. Une posture stable et belle donne de l'équilibre mental et empêche l'esprit d'être inconstant. Les āsana ne sont pas de simples exercices de gymnastique ; ce sont des postures. Pour les faire il faut un endroit propre et aéré, une couverture et de la détermination. Alors que les autres formes d'entraînement physique requièrent de grandes surfaces et des équipements coûteux, les āsana peuvent être faits sans aucun matériel, car l'adepte trouve dans ses membres les poids et contrepoids nécessaires. En les pratiquant, il développe sa souplesse, son équilibre, son endurance et acquiert une grande vitalité.

Les āsana, dont l'élaboration a duré des siècles, sont destinés à exercer chaque muscle, chaque nerf et chaque glande du corps. Ils procurent un physique agréable, souple et fort, sans excès de muscles, et garantissent le corps contre la maladie. Ils diminuent la fatigue et apaisent les nerfs. Mais leur importance réelle réside dans la façon dont ils exercent et disciplinent l'esprit.

Nombre d'acteurs, d'acrobates, d'athlètes, de danseurs, de musiciens et de sportifs ont aussi un physique superbe et un grand contrôle de leur corps, mais ils manquent de contrôle sur l'esprit, l'intelligence et le soi. D'où leur manque d'harmonie intérieure : on rencontre rarement des personnalités équilibrées parmi eux. Souvent, ils placent le corps au-dessus de tout. Tout en n'en sous-estimant pas l'importance, le yogi ne se consacre pas uniquement au perfectionnement de son corps, mais il se préoccupe aussi de ses sens, de son esprit, de son intelligence et de son âme.

Le yogi conquiert son corps par la pratique des āsana et en fait le digne véhicule de l'esprit. Il sait bien qu'il faut un véhicule à l'esprit. Une âme sans un corps est comme un oiseau privé de ses ailes.

Le yogi ne craint pas la mort, car le temps prend son tribut sur toute chair. Il sait que le corps change constamment et porte l'empreinte de l'enfance, de la jeunesse et de la vieillesse. La naissance et la mort sont des phénomènes naturels, mais l'âme ne connaît ni naissance ni mort. Comme un homme jetant des vêtements usés pour en prendre de nouveaux, ainsi l'hôte du corps, rejetant son enveloppe usée, entre dans une autre neuve.

Le yogi pense que son corps lui a été donné par le Seigneur, non seulement pour en jouir, mais aussi pour servir autrui durant toute sa vie active. Il ne le considère pas comme sa propriété. Il sait que le Seigneur qui lui a donné son corps le lui reprendra un jour.

En pratiquant les āsana, le sādhaka trouve tout d'abord la santé, qui est plus que se maintenir en vie. Ce n'est pas une marchandise que l'on peut acheter avec de l'argent. C'est un bien que l'on obtient par un travail très dur. C'est un état de complet équilibre entre le corps, la conscience et l'esprit. La santé est le silence de la conscience physique et mentale. Le yogi se libère des infirmités physiques et de la dispersion mentale en pratiquant les āsana. Il fait l'offrande au Seigneur de ses actions et de leurs fruits pour le service de l'humanité.

Le yogi prend conscience que sa vie et toutes ses actions sont une pari de l'action divine dans la nature, qui se manifeste et opère par le truchement de l'homme. Dans le battement de son pouls et le rythme de sa respiration, il reconnaît le cycle des saisons et la palpitation de la Vie Universelle. Son corps est un temple qui abrite l'Étincelle Divine. Il a le sentiment qu'une conception non divine de son corps et la négligence ou la négation de ses besoins reviendraient à négliger ou à nier la vie Universelle dont il est un élément. Les besoins du corps sont les besoins de l'Esprit Divin qui l'habite. Le yogi ne regarde pas vers le ciel pour trouver Dieu, car il sait qu'il est en lui-même, c'est l'*Antarātmā* (le Soi Intérieur). Il sent que le royaume de Dieu est à la fois à l'intérieur et à l'extérieur et découvre que le paradis se trouve en lui-même.

Où finit le corps et où commence la conscience ? Où finit la conscience et où commence l'esprit ? Ils ne peuvent être séparés car ils sont intimement liés et ne sont que les différents aspects de la même Conscience Divine qui Imprègne toute chose.

Le yogi ne néglige ni ne mortifie jamais son corps ou sa conscience, au contraire il en prend grand soin. Le corps n'est pas, pour lui, un obstacle à sa libération spirituelle ni la cause de sa déchéance, mais c'est instrument de réalisation. Il cherche à avoir un corps aussi puissant que la foudre, sain et exempt de souffrance pour le consacrer au service du Seigneur, Qui est sa raison d'être. Comme cela est souligné dans la *Muṇḍa-kopaniṣad*, le Soi ne peut être réalisé par celui qui

n'a ni force, ni attention, ni but. Comme un pot de terre se dissout dans l'eau s'il n'est pas cuit, le corps se dégrade rapidement. Ainsi donc faites-le bien cuire au feu de la discipline du yoga pour le rendre vigoureux et le purifier.

Les noms des āsana sont significatifs, ils illustrent les étapes de l'évolution. Certains portent le nom de végétaux : arbre (vṛkṣa), lotus (padma) ; d'insectes : sauterelle (śalabha), scorpion (vrśchika) ; d'animaux aquatiques et amphibiens : poisson (matsya), tortue (kūrma), grenouille (bheka ou maṇḍūka), crocodile (nakra). Certains āsana sont appelés de noms d'oiseaux : coq (kukkuṭa), héron (baka), paon (mayūra), cygne (hamṣa). D'autres de quadrupèdes : chien (śvāna), cheval, (vātāyana), chameau (uṣṭra), lion (simha). Les reptiles comme le serpent (bhujāṅga) ne sont pas oubliés, non plus que l'homme à l'état embryonnaire (garbha-piṇḍa). Des héros légendaires prétendent leur nom à d'autres āsana : Vīrabhadra et Hanumān, fils du Vent. Le souvenir de sages tels que Bharadvāja, Kapila, Vasiṣṭha et Viśvāmitra est évoqué dans le nom de certains āsana. Quelques āsana portent le nom des dieux du Panthéon hindou et d'autres rappellent les Avatārā, ou incarnations de la Puissance Divine. En pratiquant les āsana, le yogi fait prendre à son corps la forme de diverses créatures. Son esprit est ainsi exercé à ne mépriser aucune créature, car il sait qu'à travers l'étendue de toute la création, du plus petit insecte jusqu'au sage le plus parfait, souffle le même Esprit Universel, sous d'innombrables formes. Et il sait que la forme la plus haute est Ce qui n'a pas de forme. Il trouve l'unité dans l'universel. Le vrai āsana est celui par lequel la pensée du Brahman coule sans cesse et sans effort, à travers la conscience du sādhaka.

Les dualités comme gain et perte, victoire et défaite, honneur et déshonneur, corps et esprit, conscience et âme, sont abolies par la maîtrise des āsana, et le sādhaka peut alors commencer le prāṇayama, quatrième étape sur le chemin du yoga. Dans la pratique du prāṇayama, les narines, les conduits respiratoires et les membranes du nez, la trachée artère, les poumons et le diaphragme sont les seules parties du corps qui soient activement impliquées. Elles seules reçoivent le plein impact de la force du prāṇa, le souffle de vie. C'est pourquoi il ne faut pas chercher à maîtriser le prāṇayama trop vite, car c'est avec la vie même qu'on joue. Une pratique incorrecte peut faire naître des aliénions respiratoires et ébranler le système nerveux. Une pratique correcte protège de la plupart des maladies. Donc on ne doit pas chercher à pratiquer le prāṇayama tout seul. Il est essentiel de se placer sous la conduite personnelle d'un Guru qui connaît les limites physiques de son élève.

### *Prāṇāyāma.*

Comme le mot yoga, le mot prāṇa recouvre de nombreuses acceptations. Prāṇa signifie souille, respiration, vie, vitalité, vent, énergie ou force. Il désigne également l'âme, par opposition au corps. Il est généralement employé au pluriel pour désigner les rythmes du souffle de la vie. Āyāma signifie longueur, expansion, allongement ou retenue. Prāṇāyāma représente donc, à la fois, l'allongement du souffle et son contrôle. Ce contrôle s'étend à toutes les fonctions de la respiration, à savoir, (1) l'inspiration qui est appelée puraka (emplissage) ; (2) l'expiration qui est appelée recaka (vidage) et (3) la rétention, le fait de retenir la respiration, état dans lequel il n'y a ni inspiration, ni expiration, et que l'on appelle kumbhaka. Dans les textes traitant de Haṭha Yoga, kumbhaka est aussi employé dans un sens plus général qui comprend les trois processus respiratoires : inspiration, expiration et rétention.

Kumbha est une cruche, un pot à eau, un vase, ou un calice qui peut être entièrement vidé d'air et rempli d'eau, ou entièrement vidé d'eau et rempli d'air. Pareillement il y a deux états de kumbhaka, à savoir, (1) lorsque la respiration est retenue après une inspiration complète (les poumons étant complètement emplis d'air vivifiant) et (2) lorsque la respiration est retenue après une expiration complète (les poumons étant complètement vidés de tout air vicié). Le premier état (poumons pleins), avant que ne commence l'expiration, s'appelle antara kumbhaka. Le second (poumons vides), avant que ne commence l'inspiration, s'appelle bāhya kumbhaka. Antara signifie interne ou intérieur, tandis que bāhya signifie externe ou extérieur. Donc kumbhaka est l'intervalle de temps entre une inspiration complète et une expiration (antara kumbhaka), ou entre une expiration complète et une inspiration (bāhya kumbhaka). Dans ces deux états, la respiration est

suspendue ou retenue.

Le Prāṇāyāma est donc la science de la respiration. C'est l'axe autour duquel tourne la roue de la vie. La *Haṭha Yoga Pradīpikā* dit : « Le dressage des lions, des éléphants et des tigres demande beaucoup de temps et de prudence, de la même manière le prāṇa doit être maîtrisé lentement et progressivement selon la capacité et les limites physiques de chacun. Sinon, il tuera l'élève. » (Chapitre II, verset 16.)

La vie du yogi ne se compte pas au nombre de ses jours, mais au nombre de ses respirations. C'est pourquoi il adopte un rythme particulier de respiration lent et profond. Ce rythme renforce le système respiratoire, apaise le système nerveux et calme les désirs. A mesure que les désirs et les obsessions diminuent, l'esprit se retrouve libre et devient un instrument de concentration. Par une pratique incorrecte du prāṇayama, l'élève s'expose à divers troubles tels que hoquet, aérophagie, asthme, toux, catarrhe, migraines, douleurs d'yeux et d'oreilles, et nervosité.

Cela prend beaucoup de temps pour apprendre à inspirer et expirer correctement, régulièrement, lentement et profondément. Il faut l'avoir maîtrisé avant de chercher à pratiquer kumbhaka.

Comme de vives flammes jaillissent lorsque les cendres qui recouvriraient un feu sont dispersées par le vent, de même le corps est illuminé par toute la splendeur du feu divin qui l'habite, lorsque les cendres du désir sont dispersées par la pratique du prāṇayama.

Sankarāchārya dit : « Dans la vraie expiration (recaka), l'esprit est libéré de toute son illusion. La vraie inspiration (pūraka) est la prise de conscience de : "Je suis Ātmā (l'esprit)." Dans la vraie rétention (kumbhaka) cette conviction s'implante fermement dans l'esprit. Tel est le vrai prāṇayama. »

Dans chaque inspiration, toute créature vivante prononce inconsciemment la prière : « So'ham » (Sah = Il, Aham = Je — Il, l'Esprit Immortel, est Je).

De même dans chaque expiration toute créature prie : « Hamsah » (Je suis Il). Cet ajapa-mantra (prière répétée inconsciemment) accompagne à l'infini chaque créature vivante tout au long de sa vie. Le yogi réalise pleinement la signification de cet ajapa-mantra et est ainsi libéré de toutes les chaînes qui entravent son âme. Il offre au Seigneur le souffle même de son être et reçoit du Seigneur la grâce du souffle de vie. Le prāṇa dans le corps de chaque individu (jīvātmā) est une part du souffle cosmique de l'Esprit Universel (Paramātmā). En pratiquant le prāṇayama, on s'efforce de réaliser l'harmonie entre la respiration individuelle (piṇḍaprāṇa) et la respiration cosmique (Brahmā-prāṇa).

Kariba Ekken, un mystique du dix-septième siècle, disait : « Si vous voulez avoir un esprit calme, contrôlez d'abord votre respiration ; car lorsqu'elle est contrôlée, le cœur est apaisé ; mais si la respiration est spasmodique, il est dérangé. Avant donc de commencer quoi que ce soit, contrôlez votre respiration, grâce à quoi votre humeur s'adoucira et votre esprit s'apaisera. »

Citta (l'esprit, la raison et le moi) est comme un chariot tiré par un attelage de puissants chevaux. L'un d'eux est prāṇa (le souffle), l'autre est vāsana (le désir). Le chariot va dans la direction du plus puissant des deux. Si le souffle l'emporte, les désirs sont dominés, les sens sont tenus en échec et l'esprit est apaisé. Si le désir l'emporte, le souffle est en désarroi et l'esprit est agité et troublé. C'est pourquoi le yogi maîtrise la science de la respiration, contrôle son esprit et en apaise le mouvement perpétuel par la régulation et le contrôle de son souffle. Dans la pratique du prāṇayama les yeux sont fermés pour empêcher l'esprit de vagabonder. « Quand le prāṇa et le manas (l'esprit) ont été absorbés, il naît une joie indicible. » (*Haṭha Yoga Pradīpikā*, chapitre IV, verset 30.)

Les émotions affectent le rythme respiratoire ; inversement, on peut contrôler ses émotions par une régulation délibérée de sa respiration. Comme c'est l'objet même du yoga de contrôler et d'apaiser l'esprit, le yogi commence par apprendre le prāṇayama pour avoir la maîtrise de sa respiration. Cela le conduira à contrôler ses sens et il parviendra ainsi au stade de pratyāhāra. C'est alors seulement que l'esprit sera à même de se concentrer (dhyāna).

On dit que l'esprit possède deux faces : l'une pure, l'autre impure. Il est pur lorsqu'il est libre de tout désir, et impur lorsqu'il est possédé par les désirs. En faisant cesser tout mouvement de

l'esprit et en l'affranchissant de son indolence et de ses distractions, on parvient au silence de la conscience (amanaska), l'état suprême de samādhi. Ce silence n'est ni de la folie ni de l'idiotie, mais un état de conscience où l'esprit est libéré de toute pensée et de tout désir. Il y a une différence fondamentale entre l'idiot ou le fou d'une part, et le yogi qui s'efforce d'atteindre le silence de la conscience d'autre part. Le premier est en deçà de l'attention, le second s'efforce de passer au-delà de l'attention. C'est cette union du souffle et de l'esprit, et donc également des sens, et cet abandon de toutes les conditions d'existence et de pensée que l'on appelle Yoga.

*Prāṇa Vāyu.* L'air est une des formes les plus subtiles de l'énergie. Dans les textes traitant de Haṭha Yoga, cette énergie vitale qui imprègne le corps humain est classée en cinq catégories principales suivant les différentes fonctions qu'ellé accomplit. On les appelle vāyu (vent) et les cinq divisions sont : prāṇa (là le terme générique est utilisé pour désigner le particulier), qui se tient dans la région du cœur et contrôle la respiration, apāna, qui se tient dans la partie inférieure de l'abdomen et contrôle l'élimination de l'urine et des excréments ; samāna, qui alimente le feu gastrique pour faciliter la digestion ; udāna, qui réside dans la cage thoracique et contrôle l'absorption de l'air et de la nourriture ; et vyāna, qui parcourt le corps tout entier et distribue l'énergie extraite de la nourriture et de l'air. Il y a également cinq vāyu subsidiaires. Ce sont : nāga, qui provoque l'éruption et soulage de la pression abdominale ; kūrma, qui contrôle le mouvement des paupières pour empêcher les corps étrangers ou une lumière trop vive : d'entrer dans les yeux ; kṛkara, qui empêche les substances de pénétrer dans le nez et la gorge en provoquant l'éternuement et la toux ; devadatta, qui apporte à un corps fatigué un supplément d'oxygène en provoquant un bâillement ; et enfin, dhanamjaya, qui reste dans le corps même après la mort et fait parfois se gonfler un cadavre.

#### *Pratyāhāra.*

Si la raison d'un homme succombe sous la poussée de ses sens, il est perdu. Par contre, si la respiration et son rythme sont contrôlés, les sens, au lieu d'être entraînés à l'extérieur vers des objets de désir, se tournent vers l'intérieur, et l'homme se trouve libéré de leur tyrannie. C'est le cinquième pilier du yoga, à savoir, pratyāhāra, dans lequel les sens sont maîtrisés.

Quand ce stade est atteint, le sādhaka entreprend un examen approfondi de lui-même. Pour surmonter la tentation mortelle des objets des sens, il a besoin de la protection que donne l'adoration (bhakti), en lui rappelant que c'est le Créateur lui-même qui fit les objets de son désir. Il a aussi besoin de l'éclairage que donne la connaissance de son héritage divin. L'esprit, en vérité, est pour l'homme cause de servitude ou de libération : de servitude s'il est lié aux objets de désir, de libération s'il est dégagé de leur emprise. Il y a servitude quand l'esprit est obsédé, attristé ou affligé à cause de quelque chose. L'esprit devient pur quand tout désir et toute peur sont annihilés. Le bon et l'agréable se présentent ensemble aux hommes et les poussent à agir. Le yogi préfère le bon à l'agréable. D'autres, entraînés par leurs désirs ; préfèrent l'agréable au bon et le but même de la vie leur échappe. Le yogi ressent de la joie dans ce qu'il est. Il sait s'arrêter, et c'est pourquoi il vit en paix. Au départ, il préfère ce qui est amer comme le poison, et persévere dans son entraînement sachant bien qu'à la fin cela deviendra aussi doux que le nectar. D'autres, aspirant follement à l'union de leurs sens avec l'objet de leurs désirs, préfèrent ce qui leur semble doux comme le nectar au premier abord, mais ils ignorent qu'à la fin cela sera amer comme le poison.

Le yogi sait que la voie qui passe par la satisfaction des sens est large, mais qu'elle conduit à la destruction et que nombreux sont ceux qui la suivent. La voie du Yoga est aussi étroite que le fil du rasoir, elle est difficile à suivre, et peu nombreux sont ceux qui la trouvent. Le yogi sait que les voies, soit de la déchéance, soit du salut se trouvent en lui-même.

Selon la philosophie hindoue, la conscience se manifeste selon trois formes ou qualités. Pour l'homme, sa vie et sa conscience, ainsi que tout le cosmos, sont les émanations de la seule et même prakṛti (la matière ou la substance cosmique) — émanations dont le caractère diffère selon que prédomine l'un ou l'autre des guna. Ces guna (qualités ou manière d'être) sont :

1. Sattva (qualité de pureté et de bonté qui illumine) qui conduit à la clarté et à la sérénité.
2. Rajas (qualité de mouvement ou d'action) qui rend une personne active et énergique,

tendue vers un but et volontaire.

3. Tamas (qualité d'obscurité et de retenue) qui obstrue et s'oppose à tendance de rajas pour l'action et de Sattva pour la révélation.

Tamas représente l'erreur, l'obscurité, l'inertie et l'ignorance. Une personne chez qui cela prédomine est inerte et apathique. Sativa conduit au divin et tamas au démoniaque, entre les deux se trouve rajas.

La foi témoignée, la nourriture consommée, les sacrifices accomplis, les austérités subies, et les cadeaux offerts par chaque individu varient selon le guna qui prédomine en lui.

Celui qui est né avec un penchant pour le divin est pur et ne connaît pas la peur. Il est généreux et maître de lui. Il s'attache à l'étude du Soi. Il est non violent, intègre et ne s'emporte jamais. Il renonce aux fruits de son labeur, travaillant seulement pour l'amour du travail. Il a un caractère tranquille, n'éprouve de méchanceté pour personne et est charitable envers tous, car il est sans envie. Il est aimable, modeste et équilibré. Il est rayonnant, clément et déterminé, car il n'a ni perfidie ni orgueil.

Un homme dans lequel prédomine rajō-guṇa est animé d'une soif intense et est passionné. Sa passion et son avidité heurtent les autres. Étant plein de convoitise et de haine, d'envie et de fourberie, ses désirs sont insatiables. Il est déséquilibré, volage et facilement distrait, aussi bien qu'ambitieux et âpre au gain. Il cherche la protection d'amis et tire vanité de son origine. Il se dérobe aux choses déplaisantes et ne s'accroche qu'à ce qui lui est agréable. Sa parole est aigre et son estomac est avide.

Celui qui est né avec un penchant démoniaque est fourbe, insolent et vaniteux. Il est plein de colère, de cruauté et d'ignorance. En un tel personnage, il n'y a ni pureté, ni droiture, ni vérité. Il s'adonne à ses passions. Égaré par de nombreux désirs, pris dans le filet des illusions et attaché aux plaisirs sensuels, il est condamné à l'enfer.

On peut illustrer le mécanisme mental des personnes chez lesquelles prédomine tel ou tel guna par leurs différents comportements devant un commandement universel comme : « Tu ne convoiteras pas le bien d'autrui. » Un homme chez qui prédomine tamō-guṇa pourrait l'interpréter ainsi : « les autres ne doivent pas convoiter ce qui m'appartient, quelle que soit la façon dont je l'ai obtenu. S'ils osent, je les tuerai ». Celui qui est du type rajō-guṇa est égoïste et calculateur, il comprendra ainsi le commandement : « Je ne convoiterai pas le bien des autres, de peur qu'ils ne convoitent le mien. » Il suivra la loi à la lettre, par calcul, au lieu de s'attacher à l'esprit de la loi pour le principe. Une personne de tempérament « sattvique » suivra à la fois la lettre et l'esprit du précepte, pour le principe en tant que valeur éternelle et non par calcul. Il sera juste pour l'amour de la justice seule, et non par crainte du châtiment prescrit par une loi humaine.

Le yogi, qui est un homme comme les autres, est touché par ces trois guna. Par une étude appliquée et persévérente (abhyāsa) de lui-même et des objets auxquels s'attachent ses sens, il apprend à reconnaître si ses pensées, ses paroles ou ses actions sont d'origine « tamasique » ou « rajasique ». Par un effort incessant, il élimine, il déracine les pensées d'origine « tamasique » et s'évertue à acquérir une forme d'esprit « sattvique ». Quand Seule reste sattva-guṇa, l'âme humaine a fait un grand pas vers le but ultime.

La force des guna ressemble à celle de la pesanteur. Il a fallu une recherche intensive et une préparation rigoureuse pour expérimenter dans l'espace le prodigieux état d'apesanteur. De même, la recherche de soi et la discipline apportées par le yoga sont nécessaires au sādhaka pour expérimenter l'union avec le Créateur de l'espace, une fois qu'il s'est libéré de l'attraction des guna.

Une fois que le sādhaka a expérimenté la plénitude de la création, ou du Créateur, sa soif (trṣṇā) pour les objets des sens s'éteint, et il les regardera toujours avec détachement (vairāgya). Ni le chaud ou le froid, ni la douleur ou le plaisir, ni l'honneur ou le déshonneur, ni la vertu ou le vice ne viennent troubler sa paix. Il traite avec la même sérénité ces deux imposteurs : le triomphe et la défaite. Il s'est affranchi de toute dualité. Il a dépassé la force des guna et est devenu un guṇāṭīta (celui qui a transcendi les guna). Il ne connaît plus ni naissance, ni mort, ni peine, ni souffrance, il devient immortel. Il n'a plus d'identité propre, car il vit plongé dans la plénitude de l'Âme

Universelle. Un tel homme, né rejetant rien, conduit toute chose sur le chemin de la perfection.  
*Dhāraṇā.*

Quand le corps a été trempé par les āsana, quand l'esprit a été raffiné par le feu du prāṇayama, et quand les sens ont été maîtrisés par pratyāhāra, le sādhaka atteint la sixième étape, appelée dhāraṇā. Il est concentré totalement sur un point unique, ou sur une tâche qui l'absorbe complètement. Il faut apaiser l'esprit pour atteindre l'état d'immersion complète.

L'esprit est l'instrument qui classe, juge et coordonne les impressions provenant du monde extérieur ou de l'intérieur de soi-même.

L'esprit produit les pensées, elles sont difficiles à contenir car elles sont fluides et inconstantes. Une pensée, poursuivie avec Constance par un esprit qui ne s'en écarte pas, apporte la joie. Pour tirer le maximum d'un instrument, on doit savoir comment il fonctionne. L'esprit est l'instrument de la pensée, il faut donc connaître son fonctionnement. On classe les états mentaux en cinq catégories. La première est l'état de kṣipta ; les forces mentales y sont éparpillées, négligées et en désarroi, l'esprit est à l'affût d'objets, c'est le rajō-guṇa qui domine. Le second est l'état de vikṣipta, où l'esprit est agité et distractif. Il y a bien une capacité à se réjouir des fruits de ses propres efforts, mais les désirs ne sont pas ordonnés ni contrôlés. Puis dans l'état de mūḍha (le troisième) ; l'esprit est insensé, lourd et stupide. Il est empêtré et désorienté, ne sachant ce qu'il veut. C'est la tendance du tamō-guṇa qui prédomine. Le quatrième état de l'esprit est ekāgra (cka = un, agra = la pointe). L'attention est alors extrême, les facultés mentales sont concentrées sur un objet unique ou convergent vers un seul point ; le sattva-guṇa prédomine. Une personne qui a un tel état d'esprit possède des capacités intellectuelles supérieures et sait exactement ce qu'elle veut, elle fait appel à toutes ses ressources pour atteindre son but. Parfois la poursuite implacable de son objectif, même si cela doit se faire au détriment des autres, peut engendrer de grandes souffrances, et souvent il arrive que même si le but est atteint, cela laisse une certaine amertume.

Arjuna, le puissant archer de l'épopée du Mahābhārata nous fournit un exemple de ce que l'on entend par dhāraṇā. Un jour, Drona, le précepteur des princes royaux, organisa un concours de tir à l'arc pour mettre à l'épreuve leur compétence. Un par un, ils furent appelés pour donner la description de la cible qui leur était présentée. C'était un oiseau dans son nid. Certains des princes décriront le bouquet d'arbres, d'autres l'arbre même ou la branche sur laquelle se trouvait le nid. Quand ce fut le tour d'Arjuna, il décrivit en premier lieu l'oiseau. Puis il ne vit plus que sa tête, et finalement il ne put plus voir autre chose que l'œil brillant de l'oiseau, centre de la cible qu'avait choisie Drona.

Une personne capable d'ekāgra court cependant le danger de devenir suprêmement centrée sur elle-même. Quand les sens se mettent à errer sans limites, l'esprit prend la même voie. Ils assombrissent le jugement de l'homme et le mettent à la dérive comme un bateau en perdition sur une mer déchaînée. Un bateau doit être lesté pour garder son tirant d'eau et le timonier a besoin des étoiles pour le diriger. La personne dont l'esprit est ekāgra a besoin de bhakti (adoration du Seigneur) et de concentration sur le divin pour garder son équilibre mental, de façon à toujours aller dans la bonne direction. Elle ne connaîtra pas le bonheur tant que n'aura pas disparu la conscience de « je » et de « mon ».

Le dernier état est niruddha, où l'esprit (manas), l'intelligence (buddhi) et le moi (ahamkāra) sont domptés et placés au service du Seigneur pour qu'il en use. Ici, le sentiment de « je » ou de « mon » n'existe plus. Une lentille, fortement éclairée, devient très lumineuse et semble n'être plus que lumière, elle ne s'en distingue plus. De même, le sādhaka qui a abandonné au Seigneur son esprit, son intelligence et son moi, devient un avec Lui, car il ne peut penser à rien d'autre qu'à Lui, le créateur de toute pensée.

Sans ekāgratā, ou concentration, on ne peut rien maîtriser. Sans concentration sur le Divin, qui modèle et contrôle l'univers, on ne peut libérer la divinité qui est en soi, et devenir un homme universel. Cette concentration, peut être atteinte par ekā-tattva-abhyāsa, l'étude de l'élément unique qui imprègne tout, le Soi présent au plus profond de tous les êtres, qui diffuse Sa forme unique en de multiples formes. C'est pourquoi, pour parvenir à ckagrata, le sādhaka se concentre sur AUM,

qui est le symbol Divin.

*AUM* : Selon Śri Vinobā Bhāve, le mot latin Omne et le mot sanskrit Aum proviennent de la même racine et véhiculent tous deux les concepts d'omniscience, d'omniprésence, d'omnipotence. Un autre mot pour Aum est prānava qui dérive de la racine « nu » signifiant prier, à laquelle est ajouté le préfixe superlatif pra. Le mot signifie donc la meilleure prière ou encore celui qui prie le mieux.

Le symbole AUM est composé de trois éléments, à savoir, les lettres A, U, M, et si on l'écrit correctement, il faut ajouter un croissant et un point au-dessus. Quelques exemples des différentes interprétations que l'on en donne doivent être mentionnés ici pour en exprimer le sens.

Les trois lettres représentent trois états de la conscience ou de l'esprit : la lettre A symbolise l'état de veille (jāgrata-avasthā), la lettre U l'état de rêve (svapna-avasthā), et la lettre M l'état de profond sommeil sans rêve (suṣupta-avasthā). Le symbole tout entier accompagné du croissant et du point représente le quatrième état (turīya-avastha), qui englobe les trois premiers et les transcende. C'est l'état de samādhi.

Les lettres A, U, et M symbolisent respectivement la parole, (vak), l'esprit (manas), et le souffle de vie (prāṇa), tandis que le symbole tout entier représente l'esprit vivant, qui n'est autre qu'une étincelle de l'esprit divin.

Ces trois lettres représentent aussi les trois dimensions : longueur, largeur et profondeur, tandis que le symbole tout entier représente la Divinité, qui est au-delà des limitations d'aspect et de forme.

Les trois lettres A, U et M symbolisent encore l'absence de désir, de peur et de colère, tandis que le symbole tout entier représente l'homme parfait (un sthita-prajñā) celui dont la sagesse est résolument établie dans le divin.

Elles représentent les trois genres : masculin, féminin et neutre, tandis que le symbole tout entier représente la création tout entière avec son Créateur.

Elles représentent encore les trois guṇā ou manières d'être, sattva, rajas et tamas, tandis que le symbole tout entier représente le guṇatāta, celui qui a transcendi et dépassé la puissance des guṇā.

Ces lettres correspondent aux trois temps : le passé, le présent et le futur, tandis que le symbole tout entier représente le Créateur qui transcende les limites du temps.

Elles représentent également l'enseignement transmis par la mère, le père et le Guru. Le symbole tout entier représente Brahmā Vidyā, la connaissance du Soi, l'enseignement qui est impérissable.

Les lettres A, U et M rappellent les trois stades de la pratique du yoga : āsana, prāṇayama et pratyāhāra. Le symbole tout entier représente samādhi, le but vers lequel mènent ces trois étapes.

Elles représentent la trilogie de la Divinité : Brahmā — Celui qui crée l'univers — Viṣṇu — Celui qui le maintient — et Śiva — Celui qui le détruit. Le symbole tout entier représente alors le Brahman, d'où émane l'univers, dans lequel il croît et porte ses fruits et dans lequel à la fin il se fond. Lui ne croît ni n'évolue. Tout change et passe, mais le Brahman est l'UN sans second qui est éternellement inchangé.

Les lettres A, U et M représentent encore le mantra « Tat Tvam Asi » (Tu es Cela), la réalisation de la divinité qui réside en l'homme lui-même. Le symbole tout entier représente cette réalisation, qui libère l'esprit humain des limites du corps, de la conscience, de l'intelligence et du moi.

Après avoir compris l'importance de AUM, le yogi concentre son attention sur la Divinité qu'il vénère en ajoutant AUM au nom du Seigneur. Mais ce mot AUM étant trop vaste et trop abstrait, il lui faut unifier ses sens, sa volonté, son intelligence, sa conscience et sa raison en se concentrant sur le nom du Seigneur et en y ajoutant le mot AUM dans le même élan de dévotion. Il perçoit ainsi la signification du mantra.

Le yogi se souvient des versets de la *Mundakopaniṣad* : « Te servant comme d'un arc de l'arme magnifique que sont les Upaniṣad, places-y une flèche aiguisée par la méditation. En le bandant avec une pensée orientée vers l'essence de Cela, pénètre, mon ami, l'impérissable qui est le but. La syllabe mystique AUM est l'arc, la flèche est le Soi (Atmā). Le Brahman est la cible. Il est

transpercé par l'homme attentif qui doit venir se ficher en Lui comme la flèche dans la cible. »  
*Dhyāna.*

Comme l'eau épouse la forme du vase qui la contient, l'esprit en contemplant un objet, prend la forme de cet objet. Après une dévotion longue et sans relâche, l'esprit, à force de penser à la divinité omniprésente qu'il adore, se transforme jusqu'à finalement lui ressembler.

Lorsque l'on transvase de l'huile, on peut observer que l'écoulement est stable et régulier. Quand la concentration s'est stabilisée en un flot régulier, c'est l'état de *dhyāna* (méditation). Comme le filament d'une ampoule électrique parcourue par un courant régulier brille et répand de la lumière, l'esprit du yogi est rendu lumineux par l'état de *dhyāna*. Son corps, son souffle, ses sens, son esprit, sa raison et son moi sont totalement intégrés dans l'objet de sa contemplation : l'Esprit Universel. Il demeure dans un état de conscience qu'on ne peut qualifier d'aucune façon. Il n'éprouve plus d'autre sensation qu'une SUPRÊME BÉAUTITUDE. Le yogi voit, comme un éclair, la lumière qui rayonne par-delà la terre et les lieux. Il voit la lumière qui brille en son cœur. Il devient une lumière pour lui-même et pour les autres.

On reconnaît les progrès sur le chemin du yoga à certains signes tels que : la santé, un certain sentiment de légèreté du corps, la stabilité, la simplicité de comportement, la beauté de la voix, la fraîcheur du corps, l'apaisement des désirs. L'esprit du yogi est équilibré, serein et tranquille. Il est le symbole même de l'humilité. Il dédie toutes ses actions au Seigneur et trouvant refuge en Lui, il se libère de la servitude de karma (action) et devient un *Jīvana Mukta* (une Âme Libérée).

« Qu'advient-il de celui qui, malgré ses efforts ne réussit pas à atteindre le but du Yoga, de celui qui a la foi, mais dont l'esprit s'égare loin du Yoga ? » A cette question d'Arjuna, le Seigneur Šri Krishna répond :

« Aucun mal ne peut atteindre un homme droit. Il séjourne de longues années dans le paradis de ceux qui ont fait le bien, puis il renaît dans une maison d'êtres purs et grands. Il peut même renaître dans une famille de yogi inspirés ; mais renaître dans une telle famille est la chose la plus difficile au monde. Il retrouvera la sagesse qu'il avait atteinte dans sa vie précédente et tendra toujours vers la perfection. Grâce à ses études, à son entraînement et à ses luttes antérieures, le yogi est toujours porté en avant et progresse sans cesse avec une âme purifiée, il réalise la perfection à travers de nombreuses vies et atteint enfin le but suprême. Le yogi va plus loin que ceux qui ne suivent que la voie de l'austérité, de la connaissance ou du service. C'est pourquoi Arjuna, tu te dois d'être un yogi. Le plus grand de tous les yogi est celui qui M'adore avec foi, et dont le cœur demeure en Moi. » (*Bhagavad Gītā*, chapitre VI, versets 38 à 47.)

#### *Samādhi.*

Pour le *sādhaka*, *samādhi* est le but ultime de sa quête. Au plus fort de sa méditation, il entre dans l'état de *samādhi*. Son corps et ses sens sont au repos comme s'il dormait, sa pensée et sa raison sont vigilantes comme en l'état de veille, cependant il est au-delà de la conscience. Une personne dans l'état de *samādhi* est pleinement consciente et éveillée.

Toute la création est le Brahman. Le *sādhaka* est paisible et L'adore comme Ce dont il émane. Ce en quoi il respire et Ce dans quoi il se fondra. L'âme qui est enfouie dans le cœur est plus petite que la plus petite semence et cependant plus grande que le ciel, contenant toutes les actions et tous les désirs. En cette âme pénètre le *sādhaka*. Alors les notions de « je » et de « mon » ne sont plus perceptibles, car le corps, l'esprit et l'intelligence ont cessé leur activité comme dans un profond sommeil. Le *sādhaka* a atteint le vrai Yoga ; ce n'est rien d'autre qu'une expérience de conscience, de vérité et de joie indicible. C'est une paix qui dépasse tout entendement. L'esprit ne peut trouver de mots pour décrire cet état et la langue ne saurait les prononcer. Lorsqu'on compare *samādhi* à d'autres expériences, les sages répondent : « Neti ! Neti ! » — « Ce n'est pas cela ! Ce n'est pas cela ! » L'état ne peut être décrit que par le silence profond. Le yogi a quitté le monde matériel pour se fondre dans l'Éternel. Alors il n'y a plus aucune dualité entre le connaissant et le connu car ils sont confondus comme le camphre et la flamme.

Alors jaillit du fond du cœur du yogi le Chant de l'Âme (*Ātma Śatkam*) de Sankarāchārya.  
LE CHANT DE L'AME {\*}

Je ne suis ni égo, ni raison, je ne suis ni esprit, ni pensée,  
Je ne puis être entendue, ni emprisonnée dans des mots, ni humée, ni entrevue,  
Dans la lumière et dans le vent, on ne me trouve, ni même sur terre ou dans le ciel.  
Je suis conscience et joie incarnée, Béatitude du Bienheureux.

Je n'ai pas de nom, je n'ai pas de vie, je ne respire aucun air vital,  
Aucun élément ne m'a modelée, aucune enveloppe charnelle n'est mon refuge,  
Je n'ai ni parole, ni mains, ni pieds : rien par quoi évoluer,  
Je suis conscience et joie, Béatitude dans l'Absorption.

J'ai rejeté la haine et la passion, j'ai conquis l'illusion et l'avidité.  
Aucun soupçon d'orgueil ne m'a effleurée, ainsi l'envie n'a jamais pu lever en moi :  
Au-delà de toutes croyances, hors d'atteinte de toutes richesses, plus loin que la liberté, plus  
loin que les désirs,  
Je suis conscience et joie, et la Béatitude est ma parure.

Vertu et vice, plaisir et souffrance ne sont pas mon lot,  
Non plus que textes sacrés, sacrifices, prières, ou pèlerinages,  
Je ne suis ni nourriture, ni repas, ni encore celui qui mange.  
Je suis conscience et joie incarnée, Béatitude du Bienheureux.

Aucune crainte de mort ne m'agite, aucune distinction de race ne me déchire,  
Aucun parent ne m'a jamais appelée enfant, aucun lien de naissance ne m'a jamais tenue,  
Je ne suis ni disciple, ni maître, je n'ai ni famille, ni amis,  
Je suis conscience et joie, et me fondre dans la Béatitude est ma fin.

Je ne suis ni connaissable, ni connaissance, ni connaissant, l'absence de forme est ma forme,  
J'habite parmi les sens, mais ils ne sont pas ma demeure,  
Toujours sereine et en harmonie, je ne suis ni libre, ni esclave,  
Je suis conscience et joie et c'est dans la Béatitude que l'on me trouve.

## **DEUXIÈME PARTIE : YOGĀSANA BANDHA ET KRIYĀ**

### **RECOMMENDATIONS, TECHNIQUE ET EFFETS**

(Après le nom de chaque āsana, il y a un nombre avec une astérisque. Il indique la difficulté de chaque āsana du plus facile au plus difficile dans le sens croissant. Le plus facile est noté Un\*, le plus difficile Soixante\*.)

## ***YOGĀSANA***

### **RECOMMENDATIONS POUR LA PRATIQUE DES ĀSANA**

#### *Les conditions requises.*

1. Sans des solides fondations, une maison ne peut tenir debout. Sans l'application des principes de yama et niyama, qui sont les fondations solides sur lesquelles se forme le caractère, on ne peut avoir une personnalité accomplie. Pratiquer les āsana sans le soutien de yama et de niyama n'est que de l'acrobatie.

2. Les qualités demandées au novice sont la discipline, la foi, la ténacité et la persévérance dans un entraînement régulier et sans interruption.

#### *Hygiène.*

3. Avant de commencer les āsana, la vessie doit être vidée et l'intestin évacué. Les postures inversées stimulent les mouvements intestinaux. Si l'élève est constipé ou qu'il ne peut évacuer l'intestin avant de faire les āsana, il faut qu'il commence par Śīrṣāsana et Sarvāngāsana et leurs variations ; qu'il n'essaie pas de faire les autres āsana sans avoir évacué l'intestin.

#### *Bains.*

4. Les āsana se font plus facilement après un bain. Une séance d'āsana rend le corps moite de sueur, et il est bon de prendre un bain un quart d'heure après environ. Prendre un bain (ou une douche) avant et après une séance d'āsana procure un délassement pour le corps et l'esprit.

#### *Nourriture.*

5. Il est préférable de faire les āsana avec l'estomac vide. Si cela est vraiment nécessaire, on peut prendre une tasse de thé ou de café, de chocolat ou de lait avant la séance. On peut commencer à s'entraîner sans désagrément, une heure après un repas très léger. Attendez au moins quatre heures après un bon repas. On peut manger une demi-heure après la fin de la séance.

#### *Le choix de l'heure.*

6. Les meilleurs moments pour pratiquer sont tôt le matin, ou tard le soir. Le matin, il n'est pas facile de faire les āsana car le corps est raide. L'esprit cependant est encore alerte tandis que sa détermination et sa vivacité diminuent dans le courant de la journée. Un entraînement régulier permet au corps de s'assouplir et l'on devient capable de faire les āsana correctement. Le soir, le corps est plus souple et les āsana se font mieux et avec plus de facilité. L'entraînement matinal permet de mieux travailler dans son activité professionnelle. Le soir, cela repose des tensions de la journée et redonne le calme et la fraîcheur. Par conséquent, les āsana difficiles devraient être faits le matin, lorsqu'on a plus de détermination et les āsana stimulants (comme Śīrṣāsana, Sarvāngāsana et leurs variations et Paśchimottānāsana) devraient être pratiqués le soir.

#### *Soleil.*

7. Pendant les périodes chaudes, ne faites pas d'āsana après plusieurs heures d'exposition au soleil.

#### *Lieu.*

8. Choisissez, pour votre entraînement, un endroit propre et bien aéré, sans bruit ni insectes.

9. Ne faites pas les āsana sur un sol nu ou inégal, mais placez-vous sur une couverture pliée étendue sur un sol plat.

*Recommendation.*

10. Pendant la pratique des āsana, aucune tension exagérée ne doit être perçue sur le visage, les oreilles et les yeux, ou à travers la respiration.

*Les yeux.*

11. Au début, gardez les yeux ouverts. Ainsi vous saurez ce qui vous faites et vous verrez vos fautes. Si vous fermez les yeux, vous ne serez pas à même d'observer l'exactitude de vos mouvements ou simplement la direction dans laquelle vous faites la posture. Vous ne pouvez fermer les yeux que si vous avez atteint la perfection dans un āsana particulier, car alors vous pourrez ajuster de l'intérieur les mouvements de votre corps et sentir les étirements corrects.

*Usage du miroir.*

12. Si vous utilisez un miroir pour contrôler vos āsana, faites en sorte qu'il soit bien perpendiculaire au sol, sinon votre posture vous paraîtrait de biais à cause de l'inclinaison du miroir, il vous sera impossible d'observer les mouvements ou la position de la tête ou des épaules dans les postures inversées, si le miroir n'atteint pas le niveau du sol.

*Le cerveau.*

13. Au cours de l'entraînement, seul le corps doit être actif, alors que le cerveau doit rester passif, vigilant et alerte. Si le cerveau est actif, vous ne serez pas capable de voir vos propres fautes.

*Respiration.*

14. Dans tous les āsana on doit respirer par le nez et non par la bouche.

15. Ne retenez pas votre respiration en vous plaçant dans une posture ou pendant que vous la tenez. Suivez les instructions données pour la respiration dans la partie technique ou les différents āsana sont décrits.

*Śavāsana.*

16. Après une séance d'āsana, étendez-vous, toujours en Śavāsana pendant au moins dix à quinze minutes. Cela fera disparaître la fatigue.

*Āsana et Prāṇāyāma.*

17. Lisez avec soin les recommandations pour l'entraînement au Prāṇāyāma avant de vous y exercer (voir la 3e partie). Le Prāṇāyāma peut être pratiqué soit très tôt le matin avant de faire les āsana soit le soir après les avoir terminés. Le matin, le Prāṇāyāma peut être fait pendant quinze à trente minutes, suivi de quelques minutes en Śavāsana. Puis on attendra un certain temps, pendant lequel on pourra s'adonner à ses activités normales, avant de pratiquer les āsana. Par contre, le soir, attendez au moins une demi-heure avant de vous asseoir pour le Prāṇāyāma.

*Recommandations particulières pour les personnes qui souffrent d'hypertension artérielle ou de vertiges.*

18. Si vous avez des vertiges ou trop de tension artérielle, ne commencez pas par Śīrṣāsana ou Sarvāṅgāsana. Commencez par Paśchimottānāsana, Uttānāsana et Adhomukha Śvānāsana avant d'entreprendre les postures inversées comme Śīrṣāsana et Sarvāṅgāsana. Puis après les avoir faites, recommencez Paśchimottānāsana, Adhomukha Śvānāsana et Uttānāsana dans cet ordre.

19. Toutes les flexions en avant sont bénéfiques pour les personnes qui souffrent de troubles de la tension artérielle.

*Avertissement aux personnes souffrant d'otite ou de décollement de la rétine.*

20. Les personnes qui ont une otite ou un décollement de la rétine doivent s'abstenir de faire

les postures inversées.

*Recommandations particulières pour les femmes.*

21. *Règles* : Ne faites pas d'āsana pendant la période des règles. Cependant si les règles sont trop abondantes, on obtient un effet bénéfique en faisant Upaviṣṭha Koṇāsana, Baddha Koṇāsana, Vīrāsana, Janu Sirṣāsana, Paśchimottānāsana et Uttānāsana. Ne faites en aucun cas l'équilibre sur la tête pendant les règles.

*Grossesse.*

22. Tous les āsana peuvent être pratiqués pendant les trois premiers mois de la grossesse. Toutes les postures debout et les postures en avant peuvent être faites de façon modérée. A ce moment, en effet, la colonne doit être assouplie et renforcée et on ne doit pas faire de pression sur l'abdomen. Baddha Koṇāsana et Upavistha Koṇāsana peuvent être pratiqués pendant toute la grossesse à n'importe quelle heure de la journée (même après les repas, mais pas les postures en avant). Ces deux āsana renforceront, en effet, les muscles pelviens et la région lombaire. Cela réduira considérablement les douleurs de l'accouchement. On peut pratiquer le Prāṇāyāma sans rétention (kumbhaka) pendant toute la grossesse, car une respiration profonde et régulière est une aide considérable pendant l'accouchement.

*Après l'accouchement.*

23. Aucun āsana ne doit être fait pendant le mois qui suit l'accouchement. Par la suite, ils peuvent être pratiqués avec modération. Augmentez progressivement le rythme comme c'est indiqué dans l'appendice 1. Trois mois après l'accouchement tous les āsana peuvent être pratiqués sans difficultés.

*Effets des āsana.*

24. Une pratique défectueuse entraîne une sensation d'inconfort et un certain malaise pendant quelques jours. C'est la preuve d'une mauvaise exécution des postures. Si vous n'arrivez pas à trouver l'erreur par vous-même, il vaut mieux en parler à une personne qui a de l'expérience et suivre ses conseils.

25. La bonne façon de faire les āsana procure une sensation de légèreté et de joie aussi bien dans le corps que dans l'esprit et une impression d'unité du corps, de l'esprit et de l'âme.

26. L'entraînement continu change le point de vue de celui qui s'y adonne. Il parvient à se discipliner dans son alimentation, sa vie sexuelle et son caractère. Il devient un homme nouveau.

27. Une fois qu'un āsana est maîtrisé, on le fait avec aisance, sans effort et il ne crée pas de gêne. Les mouvements du corps deviennent harmonieux. En faisant différents āsana, le corps revêt l'apparence de nombreuses formes de vie de la création : du plus petit insecte au plus grand sage. L'étudiant apprend que dans chacune d'elles souffle le même Esprit Universel : l'Esprit de Dieu. En pratiquant, il s'intériorise et sent la présence de Dieu dans chaque āsana qu'il fait avec le sentiment de son complet abandon aux pieds du Seigneur.

ĀSANA



I

## 1. *Tādāsana* (aussi appelé Samasthiti) Un\* (photo 1)

Tāda signifie montagne. Sama signifie vertical, droit impassible. Sthiti est l'immobilité, la stabilité. Tādāsana implique donc une posture debout où l'on est fermement érigé comme une montagne. C'est la base des postures debout.

*Technique.*

1. Tenez-vous debout, les pieds joints, les talons se touchant, ainsi que les gros orteils. Reposez l'extrémité des métatarsiens sur le sol et étirez à plat tous les orteils.

2. Tendez les genoux et montez les rotules. Serrez les muscles des fesses et étirez vers le haut ceux de l'arrière des cuisses.

3. Gardez le ventre rentré, bombez la poitrine, étirez la colonne vertébrale et allongez le cou.

4. Ne portez pas le poids du corps sur les talons ou sur les orteils, mais répartissez-le également sur toute la surface du pied.

5. En principe, en Tādāsana, les deux bras sont étirés au-dessus de la tête, mais par commodité, on peut les placer de chaque côté des cuisses. Chaque posture debout décrite ci-dessous peut être prise en partant de Tādāsana avec les paumes de chaque côté des cuisses.

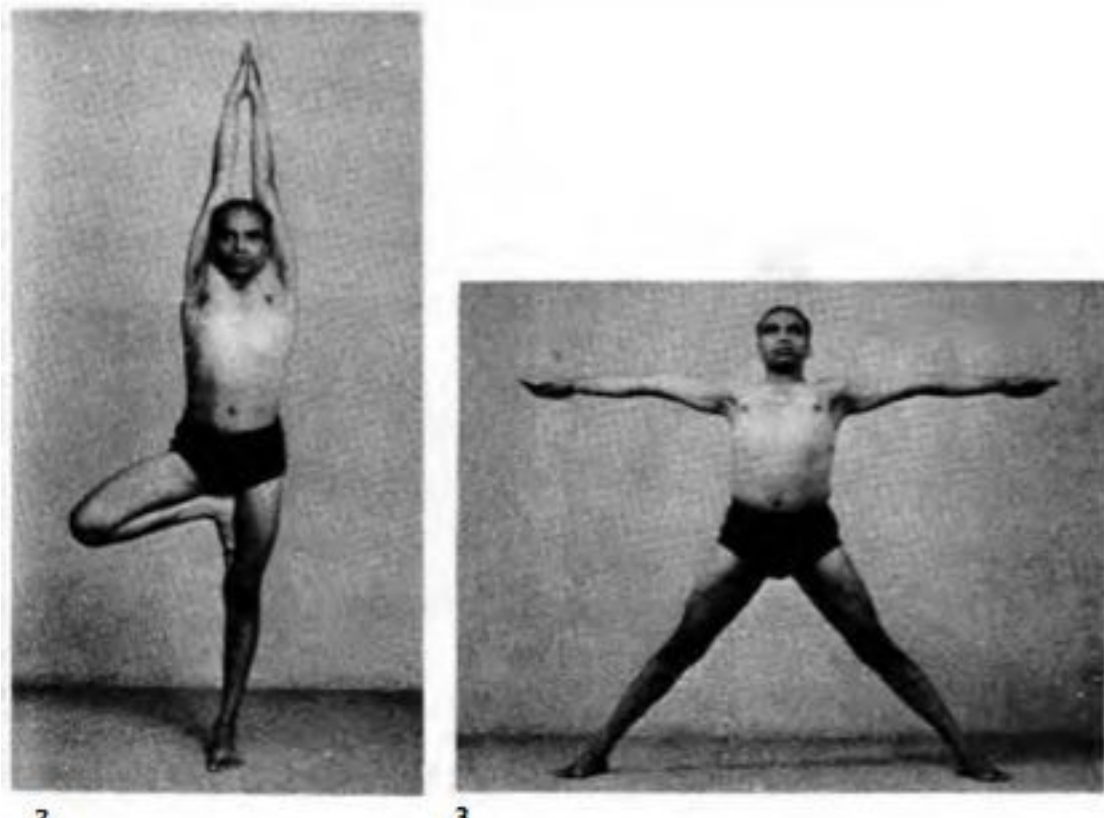
*Effets.*

Les gens ne font pas attention à la manière dont ils se tiennent debout. Certains basculent le poids du corps sur une seule jambe ou tournent une jambe complètement de côté. D'autres portent tout le poids sur les talons ou bien sur le côté intérieur ou le côté extérieur des pieds. On peut s'en apercevoir en regardant l'usure des semelles ou des talons des chaussures. Du fait du faux aplomb et de la mauvaise répartition du poids sur les pieds, ils contractent des déformations particulières qui diminuent l'élasticité de la colonne vertébrale. Même si les pieds sont écartés, il est préférable de

garder les lignes talon-gros orteil parallèles entre elles. Ainsi, les muscles fessiers sont contractés, le ventre est rentré et la poitrine est portée en avant. Le corps se sent léger et l'esprit devient agile. Si le poids du corps est porté sur les talons seulement, les variations de l'équilibre deviennent perceptibles, les fesses sont molles, le ventre fait saillie en avant, le corps se laisse tomber en arrière et la colonne vertébrale ressent une surcharge qui, rapidement, entraîne une faugue et un engourdissement de l'esprit. C'est pourquoi il est essentiel de maîtriser l'art de se tenir debout correctement.

## 2. *Vṛkṣāsana Un\** (photo 2)

Vṛkṣa signifie arbre.



*Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Pliez le genou droit et placez le talon droit à la base de la cuisse gauche. Posez le pied sur la cuisse gauche, les orteils pointant vers le bas.
3. Cherchez l'équilibre sur le pied gauche, joignez les mains et tendez les bras au-dessus de la tête (photo 2).
4. Restez dans la posture pendant quelques secondes en respirant profondément, puis baissez les bras et séparez les mains, dépliez la jambe droite et revenez en Tāḍāsana.
5. Répétez la posture en vous tenant sur la jambe droite et en plaçant le talon gauche à la base de la cuisse droite. Tenez la posture pendant le même temps, puis revenez en Tāḍāsana (photo 1) pour vous relaxer.

*Effets.*

Cette posture tonifie les muscles des jambes et donne le sens de l'équilibre.

### 3. *Uttihita Trikonāsana Trois\** (photos 4 et 5)

Utthita signifie étendu, étiré. Trikoṇa (tri = trois ; koṇa = angle) est un triangle. Cet āsana debout est la posture du triangle étiré.



4



5

#### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Inspirez profondément et en sautant, écartez les pieds latéralement d'environ 1 mètre. Placez les bras à l'horizontale en alignement avec les épaules, les paumes vers le sol (photo 3).
3. Tournez le pied droit de 90° vers la droite ; tournez légèrement le pied gauche vers la droite, en gardant la jambe gauche étirée de l'intérieur et tendue au genou.
4. Expirez, fléchissez le buste et le bassin vers la droite en approchant la main droite de la cheville droite. La main droite doit, si possible, s'appuyer complètement sur le sol (photo 4 et 5).
5. Étirez le bras gauche vers le haut (voir l'illustration) en le plaçant en ligne avec l'épaule droite et étirez le buste. L'arrière des jambes, le dos et les hanches doivent être sur une même ligne. Regardez le pouce de votre main gauche étiré au maximum. Gardez le genou droit tout à fait tendu, en montant la rotule et maintenez le genou droit face aux orteils.
6. Restez dans cette position pendant une demi-minute à une minute, en respirant régulièrement et profondément. Puis ôtez la main droite du sol. Inspirez et retournez à la position 2 ci-dessus.
7. Maintenant, tournez le pied gauche de 90° vers la gauche, tournez légèrement le pied droit vers la gauche, gardez les jambes tendues aux genoux et continuez de la position 2 à la position 6, en inversant droite et gauche. Inspirez et revenez à la position 2. Tenez la posture pendant la même laps de temps sur le côté gauche.
8. Expirez et sautez pour revenir en Tāḍāsana (photo 1).

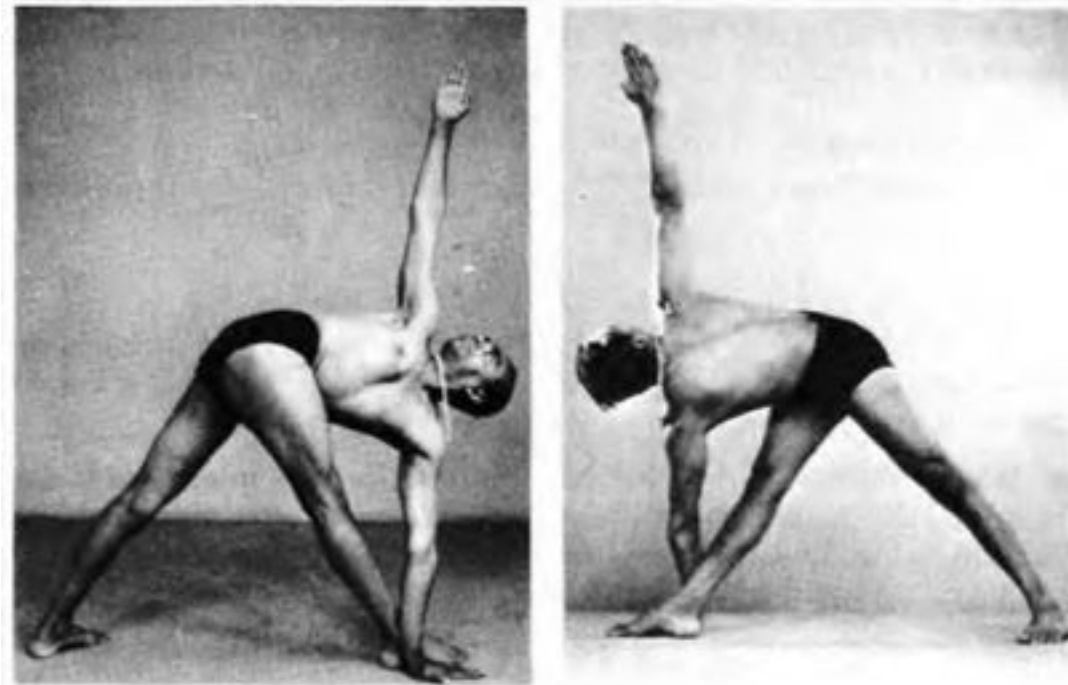
#### *Effets.*

Cet āsana tonifie les muscles des jambes, assouplit les jambes et les hanches, corrige toutes

sortes de petites déformations des jambes et leur permet de se développer harmonieusement. Il soulage les douleurs du dos et les torticolis, renforce les chevilles et développe la cage thoracique.

#### 4. *Parivṛtta Trikonāsana* Cinq\* (photos 6 et 7)

Parivṛtta signifie retourner, tourner autour ou en arrière. Trikoṇa est un triangle. C'est la posture du triangle en torsion. C'est la contre-posture de Utthita Trikonāsana (photo 4).



7

##### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana. (photo 1). Inspirez profondément et en sautant, écartez les pieds latéralement d'environ 1 mètre. Placez les bras à l'horizontale en alignement avec les épaules, paumes vers le sol (photo 3).

2. Tournez le pied droit de 90° vers la droite. Tournez le pied gauche de 60° vers la droite en gardant la jambe gauche étirée et tendue au genou.

3. Expirez, tournez complètement le buste et le bassin vers la droite, en même temps que la jambe de façon à placer la main gauche sur le sol, près du côté extérieur du pied droit.

4. Levez le bras droit, étirez-le dans le prolongement du bras gauche. Regardez le pouce droit (photos 6 et 7).

5. Gardez les genoux tendus. Ne soulevez pas du sol les orteils du pied droit. Pensez à bien appuyer sur le sol le côté extérieur du pied gauche.

6. Étirez les épaules et les omoplates.

7. Restez dans cette posture pendant une demi-minute en respirant normalement.

8. Inspirez, ôtez la main gauche du sol, ramenez le buste dans sa position initiale et revenez en position 1.

9. Expirez, répétez la posture sur le côté gauche en tournant le pied gauche de 90° vers la gauche et le pied droit de 60° vers la gauche et placez la main droite sur le sol, près du côté extérieur du pied gauche.

10. Maintenez cette posture pendant une durée égale de chaque côté, ce que l'on peut

contrôler en faisant, par exemple, trois ou quatre respirations de chaque côté.

11. Une fois ce laps de temps écoulé, ramenez le buste à sa position ; initiale, remettez les pieds de face et gardez les bras à l'horizontale comme dans la position 1.

12. Expirez et en sautant, revenez en Tādāsana (photo 1). Ceci termine l'āsana.

#### *Effets.*

Cet āsana tonifie les muscles de la cuisse et du mollet. La colonne vertébrale et les muscles du dos sont amenés à fonctionner correctement, car la posture permet un apport supplémentaire de sang dans la région basse de la colonne vertébrale. La poitrine est pleinement ouverte. La posture soulage les douleurs dorsales, fortifie les organes abdominaux et renforce les muscles fessiers.

## **5. Utthita Pārśvakonāsana Quatre\* (photos 8 et 9)**

Pārśva signifie flanc ou côté. Kona est un angle. C'est la posture de l'angle étiré sur le côté.



8



9

#### *Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1). Inspirez profondément et en sautant, écartez les pieds latéralement d'environ 1,30 mètre. Placez les bras en alignement avec les épaules, paumes vers le

sol (photo 3).

2. En expirant doucement, tournez le pied droit de 90 degrés vers la droite et le pied gauche légèrement vers la droite, en conservant la jambe gauche étirée et tendue au genou. Pliez le genou droit jusqu'à ce qu'il forme un angle droit et que la cuisse soit parallèle au sol.

3. Placez la main droite sur le sol à côté du pied droit. L'aisselle droite doit couvrir le côté extérieur du genou droit et le toucher. Étirez le bras gauche au-dessus de l'oreille gauche. Gardez la tête levée (photos 8 et 9).

4. Allongez les reins et étirez l'arrière du genou gauche. La poitrine, les hanches et les jambes doivent être dans un même plan et pour cela redressez la poitrine vers le haut et en arrière. Étirez le corps tout entier en vous concentrant sur toute la partie arrière et particulièrement la colonne vertébrale. Étirez la colonne vertébrale jusqu'à ce que toutes les vertèbres et les côtes s'écartent et que l'on sente que même la peau est étirée et allongée.

5. Restez dans cette posture pendant 30 secondes à 1 minute, en respirant profondément et régulièrement. Inspirez et ôtez la main droite du sol.

6. Inspirez, redressez la jambe droite et relevez les bras en revenant à la position 1.

7. Continuez en expirant et suivez les positions 2 à 5 en permutant droite et gauche.

8. Expirez et revenez en sautant en Tādāsana (photo 1).

#### *Effets.*

Cet āsana tonifie les chevilles, les genoux et les cuisses. Il corrige les défauts des mollets et des cuisses, développe la cage thoracique et amincit la taille et les hanches et soulage les douleurs sciatique ou arthritique. Il augmente également les mouvements péristaltiques et facilite l'élimination.

## **6. *Parivṛtta Pārśvakonāsana* Huit\* (photos 10 et 11)**

Parivṛtta signifie retourner, tourner autour ou en arrière. Pārśva signifie flanc ou côté. Kona est un angle. C'est la posture de l'angle en torsion.



10



11

### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Inspirez profondément et en sautant, écartez les pieds latéralement, d'environ 1,30 mètre. Placez les bras en alignement avec les épaules, paumes vers le sol (photo 3).
3. Tournez le pied droit de 90° vers la droite et le pied gauche de 60° vers la droite, en gardant la jambe gauche étirée et tendue au genou. Pliez le genou droit jusqu'à ce qu'il forme un angle droit et que la cuisse droite soit parallèle au sol.
4. Expirez, tournez le buste, le bassin et la jambe gauche de façon à amener le bras gauche au-dessus du genou droit. Reposez l'aisselle gauche sur le côté extérieur du genou droit et placez la main gauche sur le sol près du côté extérieur du pied droit (photos 10 et 11).
5. Tournez à fond la colonne (vers la droite), étirez le buste et amenez le bras droit au-dessus de l'oreille droite (voir les photos). Regardez votre bras droit qui est étiré au maximum. Gardez toujours le genou gauche tendu.
6. Restez dans cette posture pendant trente secondes à une minute, en respirant profondément et régulièrement. Inspirez et ôtez la main gauche du sol. Relevez le buste et revenez en position 2, en redressant la jambe droite et en relevant les bras.
7. En expirant, reprenez les positions 3 à 5 en inversant droite et gauche.
8. Chaque fois qu'un mouvement est pratiqué sur un côté puis sur l'autre, il faut rester aussi longtemps dans l'un que dans l'autre. Cette règle générale s'applique ici.

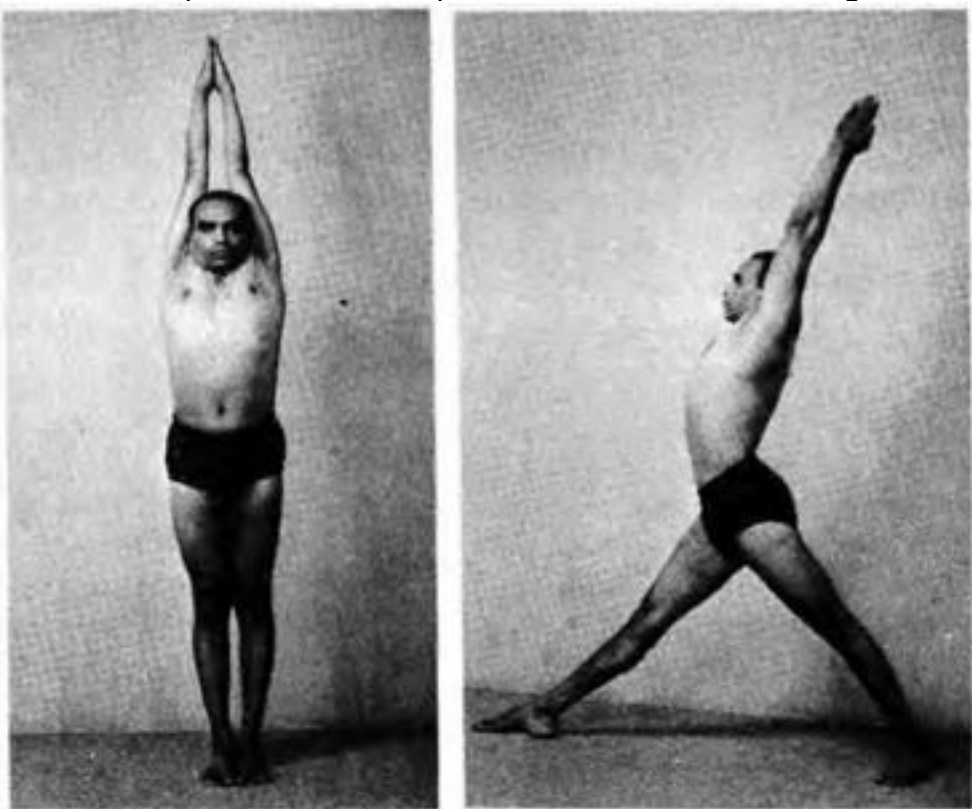
### *Effets.*

Cette posture qui demande plus d'effort que Parivṛtta Trikonāsana (photo 6) a un effet plus important. L'arrière des genoux est cependant moins étiré que dans Parivṛtta Trikonāsana. Les organes abdominaux y sont plus contractés, ce qui aide la digestion. Le sang circule largement dans la région abdominale et vertébrale, ce qui les revivifie. Cet āsana facilite l'évacuation de l'intestin.

## 7. *Vīrabhadrāsana I Trois\** (photo 14)

Dakṣa célébrait un jour un grand sacrifice, mais il n'avait pas invité sa fille Satī, ni son gendre Śiva, le prince des dieux. Satī se rendit tout de même au sacrifice, mais l'insulte et l'humiliation étaient si grandes qu'elle se jeta dans le feu et mourut. Lorsque Śiva l'apprit, il se sentit gravement provoqué ; arrachant un cheveu de son chignon tressé, il le jeta sur le sol. Un puissant héros, nommé Vīrabhadra en sortit et se mit à ses ordres. Śiva le chargea de conduire son armée contre Dakṣa et de détruire son sacrifice. Vīrabhadra et son armée s'abattirent comme un ouragan sur l'assemblée de Dakṣa, détruisirent le sacrifice, dispersèrent les auves dieux et les prêtres et décapitèrent Dakṣa. Śiva, accablé de douleur par la perte de Satī, se retira au mont Kailas et entra en méditation. Satī se réincarna en Umā dans la maison de l'Himālaya. Elle lutta une fois de plus pour gagner l'amour de Śiva et parvint finalement à conquérir son cœur. Cette histoire est racontée par Kālidāsa dans son grand poème *Kumāra sambhava* (La naissance du Seigneur de la guerre).

Cet āsana est dédié au puissant héros créé par Śiva d'un cheveu de son chignon tressé.



12

13

*Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Élevez les deux bras au-dessus de la tête ; étirez et joignez les mains (photo 12).
3. Inspirez profondément et en sautant écartez les pieds latéralement environ 1,30 mètre.

4. Expirez, tournez-vous sur la droite. Tournez en même temps le pied droit de 90° vers la droite et le pied gauche légèrement vers la droite (photo 13). Fléchissez le genou droit jusqu'à ce que la cuisse soit parallèle au sol et le tibia droit, perpendiculaire au sol ; la cuisse et le mollet droits forment alors un angle droit. Le genou plié ne doit pas être en avant de la cheville, mais à la verticale du talon.

5. Étirez la jambe gauche et tendez-la au genou.

6. Comme on peut le voir sur la photo, le visage, le buste et le genou droit doivent être tournés dans la même direction que le pied droit. Rejetez la tête en arrière, étirez la colonne depuis le coccyx et regardez vos mains jointes (photo 14).

7. Tenez la posture pendant vingt secondes à une demi-minute en respirant normalement.

8. Recommencez sur le côté gauche comme dans les positions 4 à 6 en permutant droite et gauche.

9. Expirez et retournez en sautant en Tādāsana (photo 1).

*Note.* Toutes les postures debout demandent un grand effort, celle-ci en particulier. Elles ne doivent pas être pratiquées par les personnes qui souffrent de faiblesse cardiaque. Même les personnes de constitution solide doivent éviter de rester longtemps dans cet āsana.



14

#### *Effets.*

Dans cette posture, la poitrine est pleinement ouverte et cela permet une respiration profonde. Elle assouplit les épaules et le dos, tonifie les chevilles et les genoux et diminue les raideurs du cou. De plus, elle amincit les hanches.

### **8. Vīrabhadrāsana II Un\* (photo 15)**

#### *Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1).

2. Inspirez profondément et en sautant, écartez les pieds latéralement d'environ 1,30 mètre.

Placez les bras en alignement avec les épaules, paumes vers le sol (photo 3).

3. Tournez le pied droit de 90° vers la droite et le pied gauche légèrement vers la droite, en gardant la jambe gauche étirée et tendue au genou. Étirez les muscles de l'arrière du genou.

4. Expirez et fléchissez le genou droit jusqu'à ce que la cuisse soit parallèle au sol et le tibia droit perpendiculaire au sol ; la cuisse droite et le mollet droit forment alors un angle droit. Le genou plié ne doit pas être en avant de la cheville, mais à la verticale du talon (photo 15).

5. Étirez les bras et les mains, comme si deux personnes vous les tiraient, chacune de son côté.

6. Tournez la tête sur la droite et regardez votre main droite. Étirez à fond les muscles de l'arrière de la jambe gauche. Le dos, l'arrière des jambes et les hanches doivent être dans un même plan.

7. Restez dans cette position pendant vingt secondes à une demi-minute en respirant profondément. Inspirez et revenez en position 2.

8. Tournez le pied gauche de 90° vers la gauche et le pied droit légèrement vers la gauche, fléchissez le genou gauche et suivez les positions 3 à 6 en permutant droite et gauche.

9. Inspirez et revenez en position 2. Expirez et, en sautant, retournez en Tāḍāsana (photo 1).



#### *Effets.*

Cette posture embellit et renforce les muscles de la jambe. Elle soulage les crampes dans les mollets ou dans les cuisses, assouplit les muscles de la jambe et du dos, et tonifie les organes abdominaux.

La maîtrise des postures debout prépare l'élève aux flexions en avant de niveau élevé, qui seront alors acquises facilement.

## **9. *Vīrabhadrāsana III Cinq\** (photo 17)**

Cette posture est la suite, en plus intense, de Vīrabhadrāsana I (photo 14).



16



17

#### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Inspirez profondément et en sautant, écartez les pieds latéralement d'environ 1,30 mètre (photo 3).
3. Prenez la posture finale de Vīrabhadrāsana I sur le côté droit (photo 14).
4. Expirez, fléchissez le buste en avant et amenez la poitrine sur la cuisse droite. Gardez les bras tendus et les mains jointes (photo 16). Reposez-vous dans cette position pendant deux cycles respiratoires.
5. Maintenant, expirez et en même temps, ôtez la jambe gauche du sol en déplaçant légèrement le poids du corps vers l'avant et redressez la jambe droite en la rendant aussi raide qu'un pieu. Tournez la jambe gauche vers l'intérieur de façon à ce que la rotule soit face au sol (photo 17).
6. Tenez cette posture de vingt à trente secondes en respirant profondément et régulièrement.
7. Tout en gardant l'équilibre, assurez-vous que le corps tout entier (sauf la jambe droite) est parallèle au sol. La jambe droite, qui doit être parfaitement étirée et tendue, doit rester perpendiculaire au sol. Allongez l'arrière de la cuisse droite et étirez les bras et la jambe gauche comme si deux personnes vous tiraient à chaque extrémité.
8. Expirez et revenez en Virabhadrāsana I (photo 14).
9. Exécutez la posture sur le côté gauche.

#### *Effets.*

L'illustration (photo 17) montre l'harmonie, l'équilibre, l'aplomb et la force que donne la

pratique de cet āsana. Il tonifie et aide la contraction des organes abdominaux et rend les muscles des jambes plus beaux et plus robustes. Il est recommandé aux coureurs auquels il donne vigueur et agilité.

Tous les mouvements de cet āsana corrigent le port, le maintien. Lorsque l'on se tient mal en laissant tomber le poids sur les talons, le corps ne peut se développer harmonieusement et l'élasticité de la colonne est compromise. Le port du poids sur les talons fait ressortir l'estomac et diminue l'agilité mentale et corporelle. Cet āsana nous aide à nous tenir solidement sur la plante des pieds, maintient les muscles de l'estomac rentrés et donne agilité au corps et à l'esprit.

## 10. *Ardha Chandrāsana* Cinq\* (photo 19)

Ardha signifie moitié. Candra est la lune. La posture ressemble à une demi-lune, d'où le nom.



18



19

### *Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1), puis faites Utthita Trikonāsana (photo 4), en suivant

la technique décrite ci-dessus.

2. Une fois en Trikonāsana sur le côté droit, expirez et placez la main droite à 30 centimètres environ au-delà du pied droit en pliant le genou droit et en rapprochant le pied gauche du pied droit (photo 18).

3. Attendez dans cette position pendant deux cycles respiratoires. Puis expirez et montez la jambe gauche, la pointe du pied tournée vers le haut. Étirez la main droite et la jambe droite.

4. Posez la main gauche sur la hanche gauche, puis élirez-vous vers le haut en gardant les épaules bien en l'air. Tournez la poitrine vers la gauche et cherchez l'équilibre (photo 19).

5. Le poids du corps est porté sur la jambe droite. La main droite ne sert qu'à contrôler l'équilibre.

6. Gardez la posture pendant vingt à trente secondes en respirant profondément et régulièrement. Puis descendez la jambe gauche doucement vers le sol et revenez en Trikonāsana (photo 4).

7. Répétez la posture sur le côté gauche.

*Effets.*

La posture est bénéfique pour ceux qui ont une blessure ou une infection dans les jambes. Elle tonifie la parve inférieure de la colonne vertébrale et le réseau nerveux de la jambe. Elle renforce également le genou. Associé aux autres postures debout, cet āsana apporte un remède aux troubles gastriques.

*Note.* Ceux qui se sentent faibles et sont épuisés par les postures debout, doivent se limiter à Utthita Trikonāsana (photo 4) et Utthita Pārvakonāsana (photo 8), car ces deux āsana fortifient le corps. Les autres postures debout ne doivent être pratiquées que par ceux qui sont devenus suffisamment forts et suffisamment souples.

## 11. *Utthita Hasta Pādānguṣṭhāsana Seize\** (photo 23)

Utthita signifie étendu. Hasta est la main, Pādānguṣṭha, le gros orteil. On fait cette posture en se tenant sur une jambe, en étendant l'autre devant soi, en la tenant par l'orteil et en la touchant avec la tête.



20



21

*Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1).
2. Expirez, levez la jambe droite en pliant le genou et attrapez le gros orteil du pied droit entre le pouce, l'index et le majeur de la main droite.
3. Placez la main gauche sur la hanche gauche et cherchez l'équilibre (photo 20). Faites deux cycles respiratoires.
4. Expirez, tendez la jambe droite en avant et tirez-la vers vous (photo 21). Faites deux cycles respiratoires.
5. Quand vous sentez solide dans cette position, prenez le pied droit avec les deux mains et levez-le plus haut encore (photo 22). Faites deux cycles respiratoires.
6. Maintenant, en expirant, amenez la tête, puis le nez et enfin le menton sur le tibia au-delà du genou droit (photo 23). Maintenez cette posture pendant quelques respirations profondes.
7. Expirez, relâchez les mains et reposez la jambe droite sur le sol pour revenir en Tādāsana (photo 1).
8. Recommez la posture sur l'autre côté, en gardant la jambe droite au sol et en levant la jambe gauche.
9. L'équilibre est difficile à maintenir dans les positions 5 et 6, il ne peut être atteint si l'on ne maîtrise pas la position 4.



22



23

*Effets.*

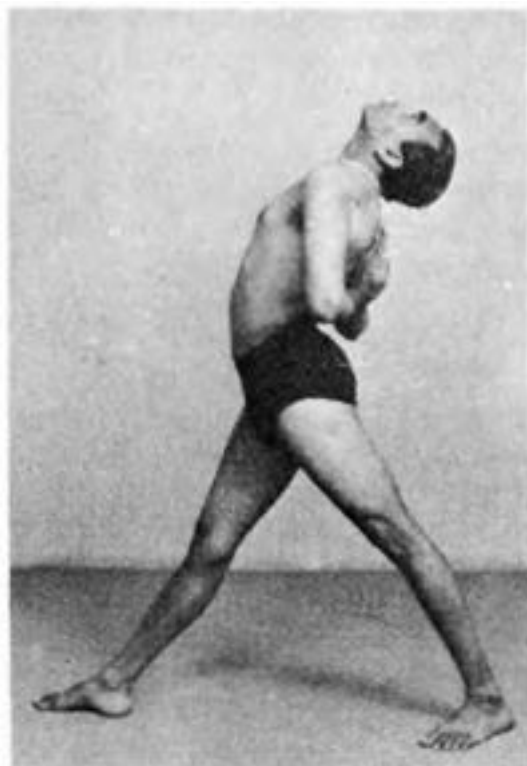
Cet āsana fortifie les muscles des jambes et le travail en équilibre apporte stabilité et aplomb.

## 12. *Pārśvōttānāsana Six\** (photo 26)

Pārśva signifie flanc ou côté. Uttana (ut = intense, tān = étendre, étirer, allonger) signifie un étirement intense. Le nom de la posture implique un étirement intense des côtés du buste.



24



25

*Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1). Inspirez profondément et étirez l'avant du corps.
2. Joignez les deux mains derrière le dos et tirez les épaules et les coudes en arrière.
3. Expirez, tournez les poignets et montez les mains sur le milieu du dos, les doigts au niveau des omoplates. Vous faites « namaste » (les mains jointes, attitude de respect en Inde) avec les mains derrière le dos (photo 24).
4. Inspirez et en sautant, écartez les pieds latéralement de 1 mètre environ. Restez dans cette position et expirez.
5. Inspirez et tournez le buste vers la droite. Tournez le pied droit de 90° vers la droite, en ligne avec le buste. Tournez le pied et la jambe gauches de 75 à 80° vers la droite en gardant le pied gauche étiré au maximum et la jambe gauche tendue au genou. Rejetez la tête en arrière (photo 25).



26

6. Expirez, inclinez le buste en avant et amenez la tête sur le genou droit. Allongez le dos et progressivement étirez le cou jusqu'à ce que le nez, puis les lèvres et enfin le menton touchent le tibia au-delà du genou droit (photo 26). Tendez les deux jambes en remontant les rotules au maximum.

7. Gardez cette position pendant vingt à trente secondes en respirant normalement. Puis lentement, déplacez la tête et le buste vers le genou gauche en basculant le buste autour des hanches. En même temps tournez le pied gauche de 90° vers la gauche et le pied droit de 75 à 80° vers la gauche. Maintenant, relevez la tête et le buste aussi loin que vous pouvez en arrière, sans plier la jambe droite. Ce mouvement doit être exécuté pendant une inspiration.

8. Expirez, inclinez le buste en avant, amenez la tête sur le genou gauche et en étirant le cou, amenez progressivement le menton au-delà du genou gauche comme en position 6.

9. Après avoir tenu la posture pendant vingt à trente secondes en respirant normalement, inspirez, ramenez la tête vers le centre et les pieds dans leur position initiale, les orteils pointant vers l'avant. Puis relevez le buste.

10. Expirez et revenez en Tāḍāsana (photo 1) en sautant et en libérant les mains.

11. S'il vous est impossible de joindre les mains derrière le dos, attrapez simplement votre poignet et suivez la technique décrite ci-dessus (photos 27 et 28).





28

*Effets.*

Cet āsana assouplit les muscles des jambes et des hanches ainsi que l'articulation de la hanche et de la colonne vertébrale. Quand la tête vient toucher les genoux, les organes abdominaux sont contractés et tonifiés. Les poignets s'assouplissent et perdent ainsi toute raideur. Cette posture corrige les épaules affaissées et les dos voûtés. Quand la posture est faite correctement, les épaules sont fortement tirées en arrière, ce qui permet de respirer profondément.

### 13. *Prasārita Pādōttanāsana I Quatre\** (photos 33 et 34)

Prasārita signifie dilaté, étendu. Pāda est le pied. Dans cette posture les jambes écartées sont étirées intensément.



29



30



31



32



33



34

*Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1).
2. Inspirez, placez les mains à la taille et écartez les pieds latéralement d'environ 1,30 mètre (photo 29).
3. Tendez les jambes en montant les rotules. Expirez, et placez les mains sur le sol entre les

pieds, en ligne avec les épaules (photo 30 : vue de face).

4. Inspirez, et relevez la tête en gardant le dos concave (photos 31 et 32 : vues de côté).

5. Expirez, pliez les coudes et amenez le sommet du crâne sur le sol en continuant à porter le poids du corps sur les jambes (photos 33 et 34). Ne vous appuyez pas sur la tête. Les deux pieds, les deux mains et la tête doivent être sur une même ligne.

6. Gardez la posture pendant une demi-minute en respirant profondément et régulièrement.

7. Inspirez, ôtez la tête du sol et tendez les bras. Relevez bien la tête en creusant le dos comme en position 4 (photo 30).

8. Expirez et revenez en position 2 (photo 29).

9. Sautez pour revenir en Tāḍāsana (photo 1).

#### 14. *Prasārita Pādōttānāsana II Quatre\** (photos 35 et 36)

C'est une variante avancée de la posture précédente. Au lieu d'être placée sur le sol, les mains sont à la taille (photo 35) ou jointes dans le dos, comme pour faire « namaste » dans le dos (photo 36) ainsi qu'il est décrit pour Pārśvottānāsana (photo 26). Dans ce mouvement, l'étirement des jambes est plus important.



35



36

#### *Effets.*

Dans cette posture, l'arrière des genoux et les muscles abducteurs sont pleinement développés tandis que le sang afflue dans le buste et dans la tête. Les personnes qui ne peuvent pas

faire Śīrṣāsana (photo 184) auront avantage à faire cette posture qui développe les capacités digestives.

Toutes les postures debout décrites ci-dessus sont indispensables pour les débutants. Lorsque l'élève progresse, sa souplesse augmente et il peut être dispensé des postures debout ; cependant, il reste conseillé de les pratiquer une fois par semaine. Toutes les postures debout aident à perdre du poids.

### 15. *Parighāsana Quatre\** (photo 39)

Parighā est une traverse ou une barre utilisée pour fermer une barrière. Dans cette posture, le corps ressemble à un pêne utilisé pour fermer les portes, d'où son nom.





38



39

*Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol en joignant les chevilles.
2. Allongez la jambe droite sur le côté droit dans le plan du buste et du genou gauche. Tournez le pied droit vers la droite tout en maintenant la jambe droite tendue au genou.
3. En inspirant, étendez les bras sur le côté (photo 37). Inspirez et expirez deux fois.
4. Expirez, inclinez le buste et le bras droit vers la jambe droite tendue (photo 38). Reposez l'avant-bras et le poignet droits sur le tibia et la cheville droites respectivement, la paume droite étant tournée vers le haut. L'oreille droite vient alors toucher le haut du bras droit. Amenez le bras gauche par-dessus la tête et touchez la main droite avec la main gauche. L'oreille gauche touche alors le haut du bras gauche (photo 39).
5. Restez dans cette position pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.
6. Inspirez, ramenez le buste et les bras en position 3. Pliez la jambe droite et agenouillez-vous sur le sol en rejoignant les chevilles.
7. Répétez la posture de l'autre côté en permutant droite et gauche. Maintenez la posture pendant le même laps de temps de chaque côté.

*Effets.*

Dans cette posture, la région du bassin est étirée. Un côté de l'abdomen est étiré tandis que l'autre est fléchi. Cela maintient les muscles et les organes abdominaux en bonne condition. La peau du ventre ne se relâche pas, elle reste saine. Les flexions de la colonne vertébrale sont recommandées aux personnes au dos raide.

**16. *Uṣṭrāsana* Trois\* (photo 41)**

Uṣṭra signifie chameau.



40



41

### *Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol en joignant les pieds et les cuisses, les orteils pointant vers l'arrière et touchant le sol.
2. Placez les mains sur les hanches. Étirez les cuisses, arquez la colonne en arrière et allongez les côtes (photo 40).
3. Expirez, placez la main droite sur le talon droit et la main gauche sur le talon gauche. Si cela est possible, placez les mains sur la plante des pieds.
4. Appuyez les mains sur les pieds, rejetez la tête en arrière et étirez la colonne vertébrale vers les cuisses qui doivent rester perpendiculaires au sol.
5. Serrez les fesses et étirez plus encore les régions dorsales et lombaires de la colonne en gardant le cou étiré vers l'arrière (photo 41).
6. Restez dans cette position pendant environ une demi-minute en respirant normalement.
7. Relâchez les mains l'une après l'autre et replacez-les sur les hanches (photo 40). Puis asseyez-vous sur le sol et relaxez-vous.

### *Effets.*

Les personnes au dos voûté et aux épaules tombantes bénéficieront de cet āsana.

Toute la colonne est étirée en arrière et tonifiée. Cette posture peut être pratiquée sans inconvénient par les personnes âgées et même par celles qui souffrent de lésions de la colonne vertébrale.

## **17. *Utkatāsana* Deux\* (photo 42)**

Utkatā signifie puissant, féroce, inégal. Dans cet āsana on fait semblant de s'asseoir sur une chaise imaginaire.



42

#### *Technique.*

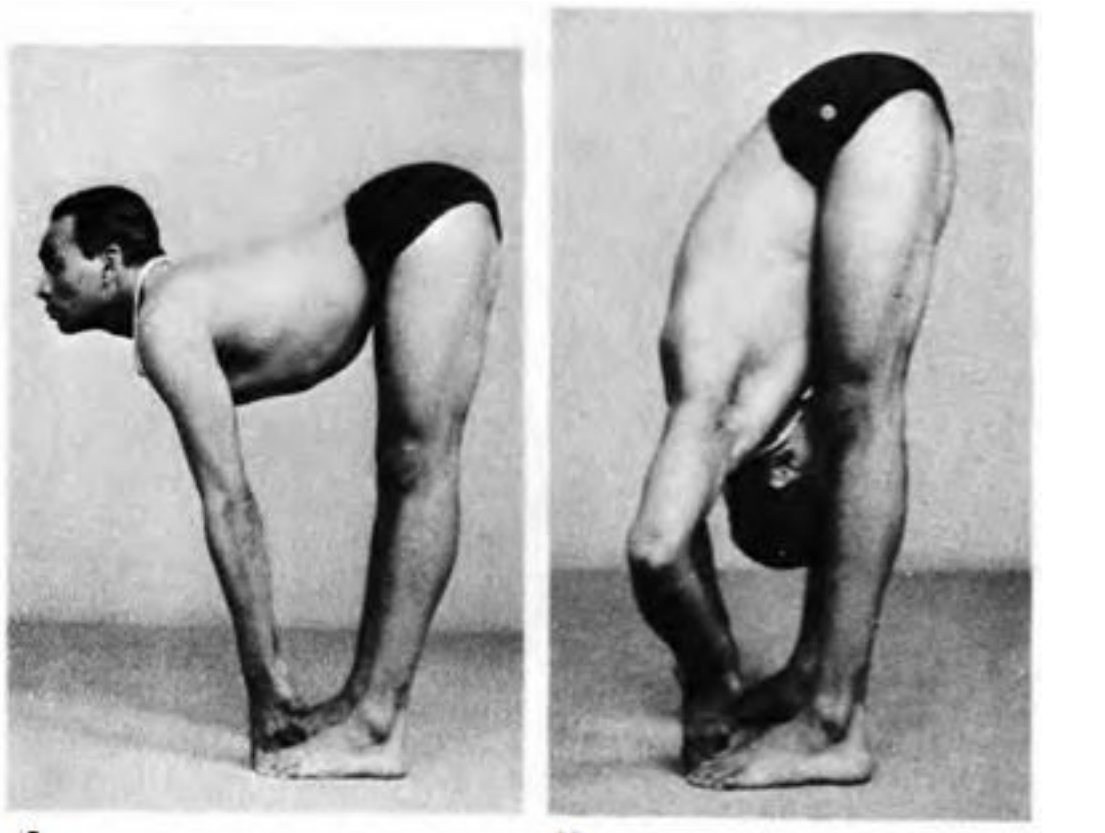
1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1). Tendez les bras au-dessus de la tête et joignez les mains (photo 12).
2. Expirez, pliez les genoux et abaissez le buste jusqu'à ce que les cuisses soient parallèles au sol (photo 42).
3. Ne vous penchez pas en avant et gardez la poitrine aussi en arrière que possible en respirant normalement.
4. Gardez la posture pendant quelques secondes (30 suffisent). Il est difficile de se maintenir en équilibre dans cette position.
5. Inspirez, redressez les jambes (photo 12), abaissez les bras, revend en Tādāsana (photo 1) et relaxez-vous.

#### *Effets.*

Cette posture assouplit les épaules et corrige toute déformation mineure des jambes. Elle renforce les chevilles et développe harmonieusement les muscles des jambes. Le diaphragme est relevé, ce qui provoque un léger massage du cœur. Le dos et les organes abdominaux sont tonifiés et la cage thoracique prend de l'ampleur grâce à cette pleine ouverture. C'est une très bonne posture pour les cavaliers.

### **18. Pādānguṣṭhāsana Trois\* (photo 44)**

Pāda est le pied. Aṅguṣṭha est le gros orteil. C'est une posture debout où l'on dent les gros orteils.



43

44

*Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1). Écartez les jambes de 30 centimètres.
2. Expirez, penchez-vous en avant et prenez les gros orteils entre les pouces et les deux premiers doigts, les paumes se faisant face. Tenez-les solidement (photo 43).
3. Gardez la tête levée, étirez le diaphragme vers la poitrine et creusez le dos autant que possible. Au lieu de faire cet étirement en abaissant les épaules, pliez-vous en avant à partir du bassin pour que le dos se creuse à partir du coccyx.
4. Gardez les jambes droites sans lâcher les orteils, ni plier les genoux. Étirez également les omoplates. Inspirez et expirez une ou deux fois dans cette position.
5. Maintenant, expirez, et amenez la tête entre les genoux tendus en tirant sur les orteils sans les laisser quitter le sol (photo 44). Restez dans cette position pendant vingt seconds environ tout en respirant normalement.
6. Inspirez, revenez en position 2 (photo 43), relâchez les orteils et relevez-vous. Revenez en Tādāsana (photo 1).

## 19. *Pādahastāsana Six\** (photo 46)

Pāda signifie pied. Hasta est la main. Dans cette posture, on se penche en avant et les pieds s'appuient sur les mains.



45



46

#### *Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1). Écartez les pieds de 30 centimètres.
2. Expirez, penchez-vous en avant et sans plier les genoux, introduisez les mains sous les pieds, les paumes étant au contact de la plante des pieds (photo 45).
3. Gardez la tête relevée et creusez le dos autant que possible. Ne relâchez pas la tension aux genoux et prenez le temps de respirer dans cette position.
4. Maintenant, expirez, et amenez la tête entre les genoux en pliant les coudes et en tirant sur les pieds avec les mains (photo 46). Gardez cette posture pendant vingt secondes environ en respirant normalement.
5. Inspirez, relevez la tête et revenez en position 2 (photo 45), en gardant la tête bien haute. Inspirez et expirez deux fois.
6. Inspirez, relevez-vous et revenez en Tādāsana (photo 1).

#### *Effets de Pādāṅguṣṭhāsana et Pādahastāsana.*

Le second āsana demande plus d'efforts que le premier, mais ils ont les mêmes effets. Les organes abdominaux sont tonifiés, particulièrement le foie et la rate ; cela augmente la sécrétion des sucs digestifs. Les personnes qui souffrent de ballonnement abdominal ou de troubles gastriques auront avantage à faire ces deux āsana.

Les glissements de disques vertébraux ne peuvent être corrigés que dans les postures où le dos est concave comme sur les photos 43 et 45. N'amenez pas la tête entre les genoux si vous souffrez d'un tel déplacement. Je l'ai testé sur des personnes qui en souffraient, cette position de dos concave s'est avérée être un bienfait pour elles. Avant d'essayer cette posture, il est indispensable de se placer sous la direction d'un guru (maître), car on peut ne pas être capable de réaliser du premier coup cette concavité du dos. On doit alors attendre d'avoir maîtrisé d'autres postures plus faciles.

## 20. *Uttānāsana* Huit\* (photo 48)

Ut est une particule qui indique une volonté délibérée d'intensité, le verbe tan signifie allonger, étirer, étendre. Dans cette posture, la colonne vertébrale reçoit un étirement intense et délibéré.



47



48

### *Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1), en gardant les genoux serrés.
2. Expirez, penchez-vous en avant et placez les doigts sur le sol. Puis, placez les mains sur le sol à côté des pieds, derrière les talons. Ne pliez pas les genoux (photo 47).
3. Essayez de maintenir la tête haute et d'étirer la colonne vertébrale ; déplacez légèrement le bassin vers l'avant de façon à ce que les jambes soient perpendiculaires au sol.
4. Restez dans cette position pendant deux cycles respiratoires.
5. Expirez, approchez le buste des jambes et touchez vos genoux avec la tête (photo 48).
6. Ne relâchez pas la tension aux genoux et remontez bien les rotules. Gardez cette posture pendant une minute en respirant régulièrement et profondément.
7. Inspirez, relevez la tête, mais sans ôter les mains du sol (photo 47).
8. Après deux cycles respiratoires, inspirez profondément, ôtez les mains du sol et revenez en Tādāsana (photo 1).

### *Effets.*

Cet āsana apaise les maux de ventre et tonifie le foie, les reins et la rate. Il apaise également les douleurs abdominales dues aux règles. Le rythme cardiaque ralentit et la moelle épinière est régénérée. Si l'on tient la posture pendant deux minutes ou plus, toute impression de dépression morale est éliminée. Cette posture est un bienfait pour les gens qui s'énervent facilement car elle calme les cellules cérébrales. Après cet āsana, on se sent calme et rafraîchi, les yeux deviennent

brillants et l'esprit est en paix.

Les personnes qui sont mal à l'aise en faisant Śīrṣāsana (photo 184), qui ressentent une lourdeur dans la tête ou auxquelles cette posture fait monter le sang au visage, devront faire Uttānāsana d'abord ; elles seront alors à même de faire Śīrṣāsana (l'équilibre sur la tête) sans difficulté et sans désagrément.

## 21. *Ūrdhvā Prasārita Ekapādāsana Six\** (photo 49)

Ūrdhvā signifie vers le haut, au dessus, haut. Prasārita signifie étendu, étiré. Eka signifie un, pāda est le pied. On fait cette posture en se tenant sur une jambe, en se penchant en avant et en levant l'autre jambe le plus haut possible.



49

### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Expirez, pliez le buste en avant. Avec la main gauche, attrapez la partie arrière de la cheville droite. Placez la main droite sur le sol, à côté du pied droit et touchez le genou droit avec la tête ou le menton.
3. Montez la jambe gauche en l'air aussi haut que possible. Tendez les deux genoux. Pointez les orteils de la jambe qui est en l'air vers le haut. Les jambes doivent rester droites, les orteils pointant dans l'axe, sans dévier sur le côté (photo 49).
4. Restez dans cette posture pendant vingt secondes en respirant régulièrement. Inspirez, ramenez la jambe gauche au sol et revenez en Tāḍāsana (photo 1).
5. Répétez la posture de l'autre côté en gardant la jambe gauche par terre et en levant la jambe droite. Restez dans la posture pendant la même durée de chaque côté.

### *Effets.*

Cet āsana tonifie les muscles des jambes et amincit les hanches.

## 22. *Ardha Baddha Padmottanāsana* Neuf\* (photo 52)

Ardha signifie moitié. Buddha signifie lié, retenu, pris, détenu. Padma est un lotus. Uttāna est un étirement intense.



50



51

### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1).
2. Inspirez, levez la jambe droite, pliez le genou droit et placez le pied droit sur la cuisse gauche.
3. Tenez le pied droit avec la main gauche, passez le bras droit derrière le dos et attrapez le gros orteil du pied droit avec le pouce, l'index et le majeur de la main droite (photo 50).



52



53

4. Relâchez la main gauche. Expirez, pliez le buste et le bassin en avant, placez la main

gauche sur le sol à côté du pied gauche (photo 51), et gardez la tête haute. Creusez le dos autant que possible. Prenez le temps de respirer quelques instants.

5. Expirez, amenez la tête ou le menton contre le genou gauche (photo 52).

6. Si toute la main ne peut être appliquée sur le sol, commencez par le bout des doigts, puis progressivement allongez les doigts et enfin étalez la main tout entière sur le sol. En ce qui concerne également la position de la tête, amenez d'abord le front sur le genou gauche, puis allongez le cou pour placer le bout du nez, puis les lèvres et enfin le menton sur le genou gauche. En passant de la tête au menton on voit combien le corps gagne en souplesse.

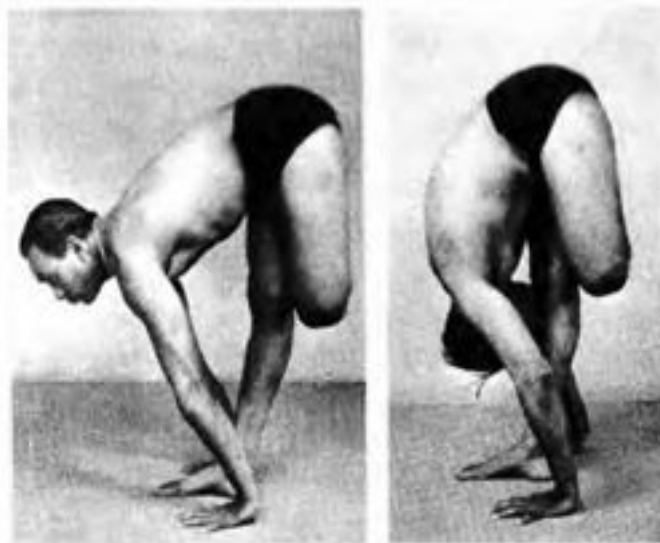
7. Après avoir respiré profondément pendant quelques instants dans cette posture, inspirez et relevez le buste en vous remettant en position 4 (photo 51). Inspirez et expirez deux fois.

8. Inspirez, ôtez la main gauche du sol et revenez en position 3 (photo 50).

9. Détachez la main droite du pied droit et revenez en Tāḍāsana (photo 1).

10. Recommez de l'autre côté en gardant la jambe droite sur le sol ; pliez la jambe gauche, placez le pied gauche sur la cuisse droite, passez la main gauche derrière le dos et attrapez le gros orteil gauche, penchez-vous en avant en mettant la main droite sur le sol (photo 53).

11. Si vous lie pouvez pas attraper le gros orteil par l'arrière avec la main, placez les deux mains sur le sol et suivez la technique décrite ci-dessus (photos 54 et 55).



54

55

### *Effets.*

Les genoux trop raides sont assouplis par cet āsana. Comme les organes abdominaux sont contractés, la capacité digestive est augmentée et l'activité péristaltique permet d'éliminer les toxines par voie intestinale. La posture permet de mieux ouvrir les épaules, elle développe la cage thoracique et aide à respirer librement et profondément.

## **23. *Garudāsana Un\** (photo 56)**

Garuda signifie aigle. C'est aussi le nom du roi des oiseaux. Garuda, véhicule de Viṣṇu, est représenté avec un visage blanc, un nez aquilin, des ailes rouges et un corps doré.



56

57

*Technique.*

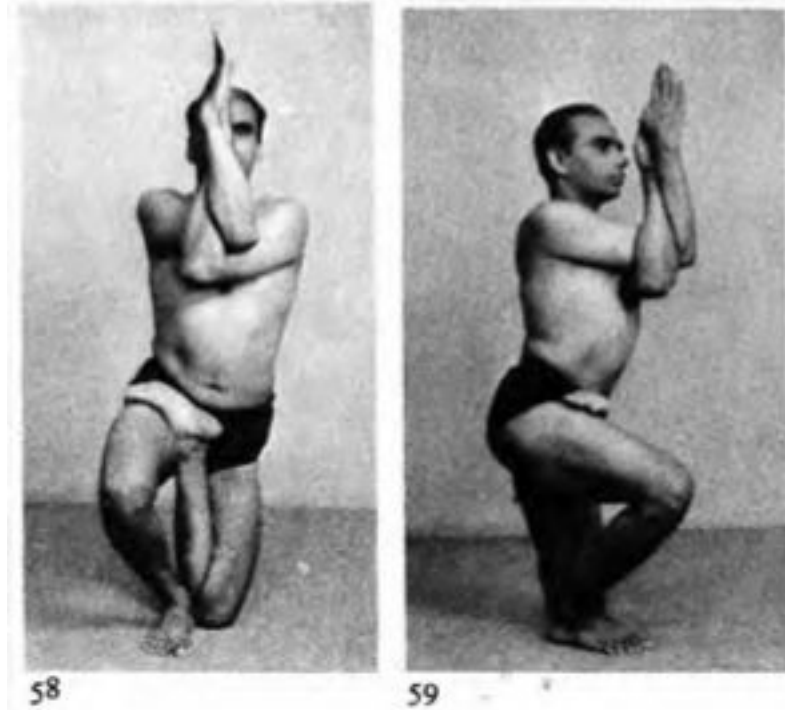
1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1). Pliez le genou droit.
2. Amenez la jambe gauche sur la cuisse droite par-dessus le genou droit et appliquez la cuisse gauche sur la cuisse droite.
3. Puis amenez le pied gauche derrière le mollet droit de façon à ce que le tibia gauche touche le mollet droit et que le gros orteil gauche s'accroche juste au-dessus de la partie intérieure de la cheville droite. Ainsi la jambe gauche est enroulée autour de la jambe droite.
4. Vous êtes en équilibre sur la jambe droite ; il vous faudra quelque temps pour apprendre à ne pas tomber.
5. Pliez les coudes et levez les bras au niveau de la poitrine. Appuyez le coude droit sur le biceps gauche près de l'articulation du coude. Puis déplacez la main droite vers la droite et la main gauche vers la gauche et joignez les mains. Ainsi le bras gauche est enroulé autour du bras droit (photo 56).
6. Restez dans cette position pendant quelques secondes, environ 15 à 20 en respirant profondément. Puis relâchez les bras et les jambes et révélez en Tāḍāsana (photo 1).
7. Répétez la posture en vous tenant sur la jambe gauche et en enroulant la jambe droite autour d'elle, ainsi que le bras droit autour du bras gauche. Veillez à rester pendant un laps de temps égal de chaque côté.

*Effets.*

Cet āsana développe les chevilles et assouplit les épaules. Il est recommandé pour prévenir les crampes dans les mollets. Pour supprimer les crampes dans les jambes et apaiser la douleur, il est recommandé de faire Garudāsana, Vīrāsana (photo 89) et Bhekāsana aussi appelé Manḍukāsana (photo 100). Les deux dernières sont décrites plus loin.

## 24. *Vātāyanāsana* Onze\* (photo 58)

*Vātāyanā* signifie cheval. La posture ressemble à une tête de cheval, d'où son nom.



### *Technique.*

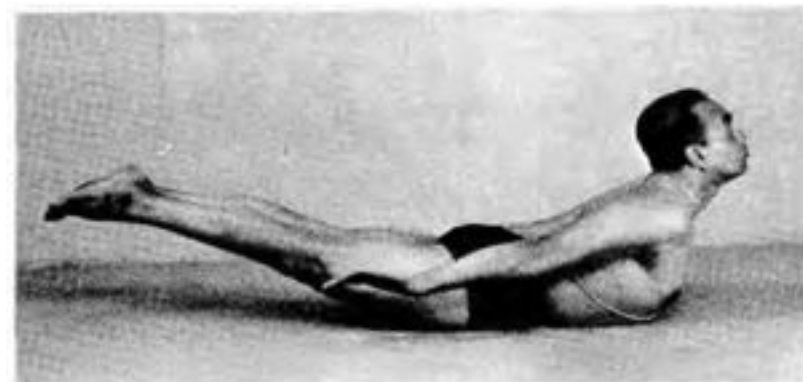
1. Asseyez-vous sur le sol et placez le pied gauche à la base de la cuisse droite en demi-lotus (demi-Padmāsana).
2. Placez les mains sur le sol à côté des hanches. Expirez, soulevez-vous du sol et placez la pointe du genou gauche sur le sol. Amenez le pied droit près du genou gauche et mettez la cuisse droite parallèle au sol (photo 57).
3. Étirez le bassin en avant, gardez la cuisse gauche perpendiculaire au sol, levez les mains, redressez le dos et maintenez-vous en équilibre. Ne vous penchez pas en avant en cherchant à garder l'équilibre, tenez le dos droit.
4. Pliez les coudes et levez les bras au niveau de la poitrine. Placez le coude droit sur le biceps gauche près de l'articulation du coude. Enroulez les avant-bras et joignez les mains. Gardez cette position pendant environ 30 secondes en respirant normalement. (Vue de face : photo 58. Vue de côté : photo 59)
5. Relâchez les mains, asseyez-vous sur le sol et allongez les jambes.
6. Répétez la posture sur l'autre côté. Placez donc le pied droit sur la base de la cuisse gauche, placez le pied gauche près du genou droit plié et enroulez les bras de façon à ce que le bras gauche soit au-dessus du bras droit au niveau du coude et trouvez l'équilibre en gardant la cuisse gauche parallèle au sol. Maintenez la posture pendant une durée égale de chaque côté. Puis relâchez la posture et relaxez-vous sur le sol.
7. Au commencement, il vous sera difficile de garder l'équilibre et vous souffrirez des genoux. Avec de l'entraînement, la douleur disparaîtra et l'équilibre viendra.

### *Effets.*

Dans cette posture, les articulations de la hanche sont bien irriguées. Cela corrige certaines déformations mineures des cuisses ou de la hanche assouplit la région sacro-illiaque.

## 25. *Śalabhaśana* Un\* (photo 60)

Śalabha signifie sauterelle. La posture ressemble à une sauterelle au repos sur le sol, d'où son nom.



60

*Technique.*

1. Couchez-vous sur le ventre de tout votre long. Étirez les bras en arrière.
2. Expirez, soulevez simultanément la tête, la poitrine, les bras et les jambes et levez-les aussi haut que possible. Les mains et les côtes ne doivent pas toucher le sol. Seule la partie abdominale du corps est sur le sol et supporte tout le poids (photo 60).
3. Contractez les fesses et étirez les muscles des cuisses. Gardez les jambes droites et étirées, se touchant aux cuisses, aux genoux et aux chevilles.
4. Ne portez aucun poids sur les mains, mais étirez-les en arrière pour exercer la partie supérieure des muscles du dos.
5. Restez dans cette position aussi longtemps que vous le pouvez en respirant normalement.
6. Au début, il est difficile de lever la poitrine et les jambes, mais cela devient plus facile à mesure que les muscles abdominaux deviennent plus forts.

*Effets.*

La posture aide la digestion et soulage les troubles gastriques et l'aérophagie. Comme la colonne vertébrale est étirée en arrière, elle s'assouplit et les douleurs dans les régions sacrées et lombaires sont soulagées. Selon mon expérience, des personnes qui souffraient de déplacement de disques vertébraux ont été soulagées par une pratique régulière de cet āsana sans avoir recours au repos forcé ou à un traitement chirurgical. La vessie et la prostate profitent de cet āsana et restent en bonne santé.

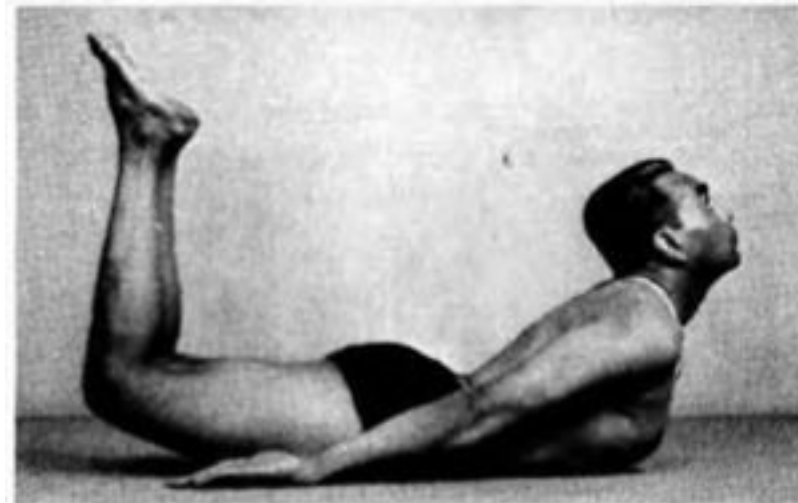
On peut essayer de faire une variation de cette posture pour soulager des douleurs dans le bas du dos. Pour cela, les jambes sont pliées aux genoux et les cuisses sont séparées tandis que les tibias sont placés perpendiculairement au sol. Puis en expirant, les cuisses sont dégagées du sol et approchées jusqu'à ce que les genoux se touchent, les tibias restant perpendiculaires au sol (photo 61).

Le verset 40 du second chapitre de la *Gherānda Samhitā* décrit ainsi la posture suivante :

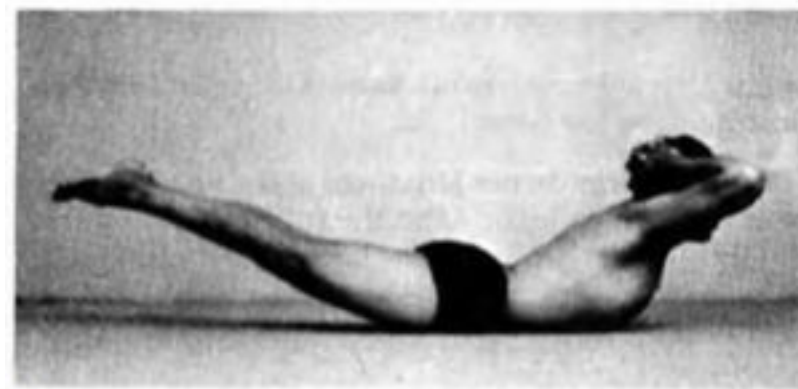
## 26. *Makarāsana* (photo 62)

« Allongez-vous par terre, face au sol, la poitrine touchant la terre et les deux jambes étant

étirées au maximum ; placez vos mains sur votre tête. C'est la posture du crocodile qui réchauffe le corps. » C'est une variation de Šalabhāsana.



61



62

## 27. *Dhanurāsana Quatre\** (photo 63)

Dhanu est un arc. On se sert là des bras comme de la corde d'un arc pour tirer vers le haut la tête, le buste et les jambes. Ainsi la posture ressemble à un arc bandé.



63

#### *Technique.*

1. Allongez-vous de tout votre long sur le ventre.
2. Expirez et pliez les genoux. Tirez les bras en arrière et attrapez votre cheville gauche avec la main gauche et votre cheville droite avec la main droite. Inspirez et expirez deux fois.
3. Puis expirez complètement et tirez les jambes vers le haut en dégrageant les genoux et la poitrine du sol. Les mains et les bras tendent le corps comme la corde d'un arc (photo 63).
4. Levez la tête et rejetez-la en arrière aussi loin que possible. N'appuyez ni les côtes, ni le bassin sur le sol. Seul l'abdomen doit porter tout le poids du corps.
5. En levant les jambes, ne les serrez pas aux genoux, sinon vous ne pouvez pas les monter aussi haut. Après avoir fait votre maximum en vous étirant vers le haut, rejoignez les cuisses, les genoux et les chevilles.
6. Comme l'abdomen est étiré, la respiration sera rapide, mais ne vous en inquiétez pas. Gardez la posture selon vos possibilités pendant 20 à 60 secondes.
7. Puis en expirant, relâchez les chevilles, redressez les jambes, ramenez la tête et les jambes sur le sol et relaxez-vous.

#### *Effets.*

Dans cette posture, la colonne vertébrale est étirée en arrière. Les personnes âgées ne font pas habituellement ce mouvement et leur colonne devient rigide. Cet āsana redonne de la souplesse à leur colonne vertébrale et tonifie les organes abdominaux. Selon mon expérience, des personnes qui souffraient de déplacements de disques vertébraux, ont vu leur état s'améliorer après une pratique régulière de Dhanurāsana et de Śalabhāsana (photo 60) sans avoir recours au repos forced ou à un traitement chirurgical.

### **28. Pārśva Dhanurāsana Quatre\* (photos 64 et 65)**

Pārśva signifie sur le côté. Dans cette variation de Dhanurāsana, on fait la posture en se couchant sur le côté.



64



65

*Technique.*

1. Faites Dhanurāsana (photo 63).
2. Expirez, laissez-vous rouler vers la droite et étirez les jambes et la poitrine (photo 64).
3. Inspirez et revenez en position 1. Puis, expirez et laissez-vous rouler sur le côté gauche (photo 65).
4. Restez de chaque côté pendant le même temps, selon vos capacités en respirant normalement. Inspirez, revenez en Dhanurāsana, relâchez les jambes et relaxez-vous.
5. Dans cette posture, qui demande plus d'efforts que la première, les chevilles ont tendance à échapper des mains. Renforcez donc votre prise.

*Effets.*

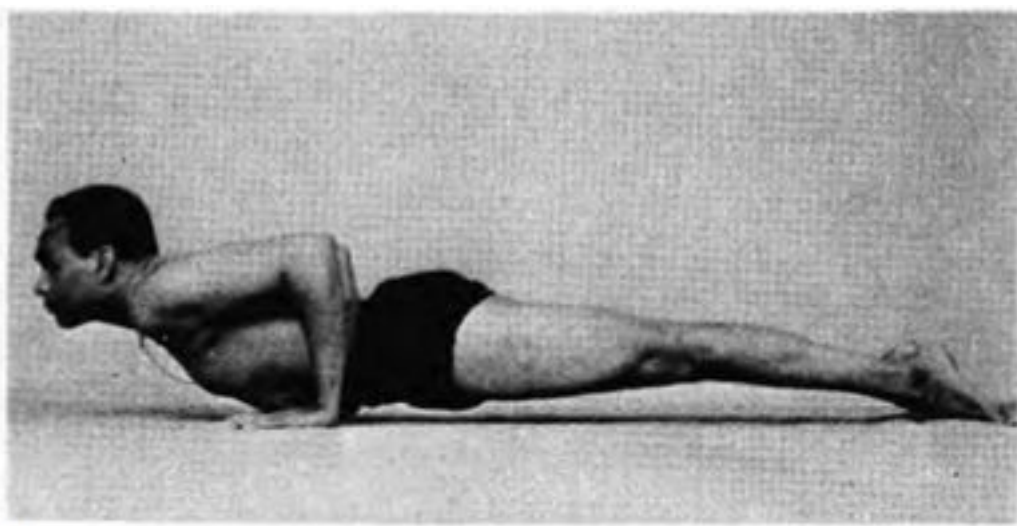
Dans la rotation sur le côté, les organes abdominaux sont pressés sur le sol, ce qui leur fait un excellent massage.

## 29. *Chaturaṅga Daṇḍāsana Un\** (photo 67)

Catur signifie quatre. Āṅga est un membre ou une partie de membre. Daṇḍa signifie bâton. On se couche à plat-ventre sur le sol, on porte son poids sur les mains et les orteils et en expirant, on garde le corps parallèle au sol, raide comme un bâton. Les quatre membres qui supportent le corps sont les mains et les pieds. La posture ressemble aux « pompes » des gymnastiques occidentales.



66



67

### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat-ventre sur le sol.
2. Pliez les coudes et placez les mains sur les côtés de la poitrine. Écartez les pieds de trente centimètres environ.
3. En expirant soulevez tout le corps de quelques centimètres au-dessus du sol, en portant le poids sur les mains et les orteils (photo 66). Maintenez le corps aussi raide qu'un bâton, parallèlement au sol de la tête aux talons, avec les genoux bloqués. Restez ainsi pendant quelques instants en respirant normalement.
4. Puis progressivement avancez tout le corps en avant jusqu'à ce que le poids repose sur le dessus des pieds (photo 67).

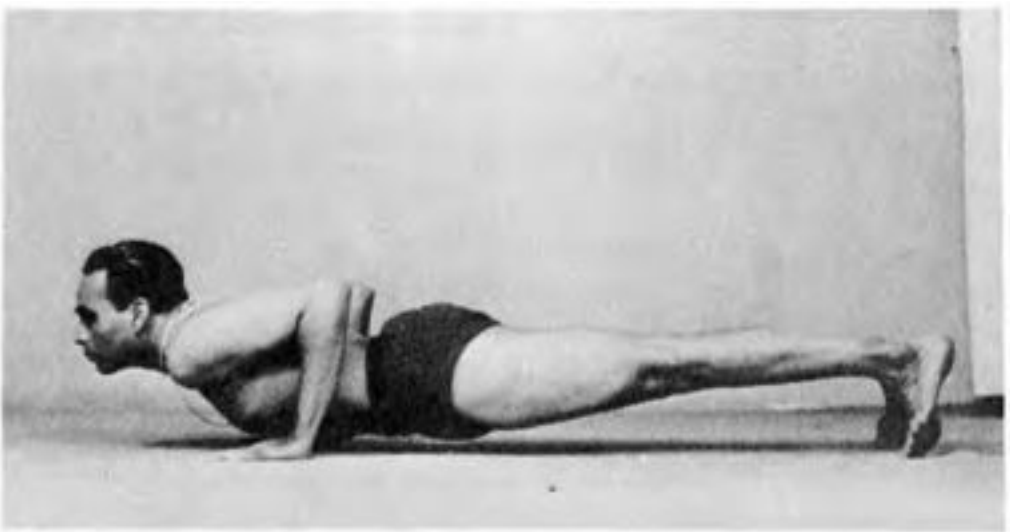
5. Restez dans cette posture pendant trente secondes en respirant profondément ou normalement. Le mouvement peut être répété plusieurs fois. Puis, relaxez-vous sur le sol.

*Effets.*

La posture renforce les bras, les poignets gagnent en souplesse et en force. Les organes abdominaux sont également contractés et tonifiés.

### **30. *Nakrāsana Six\** (photos 68 à 71)**

Nakra est un crocodile. La posture consiste en plusieurs sauts qui ressemblent à ceux du crocodile bondissant sur sa proie, d'où le nom.



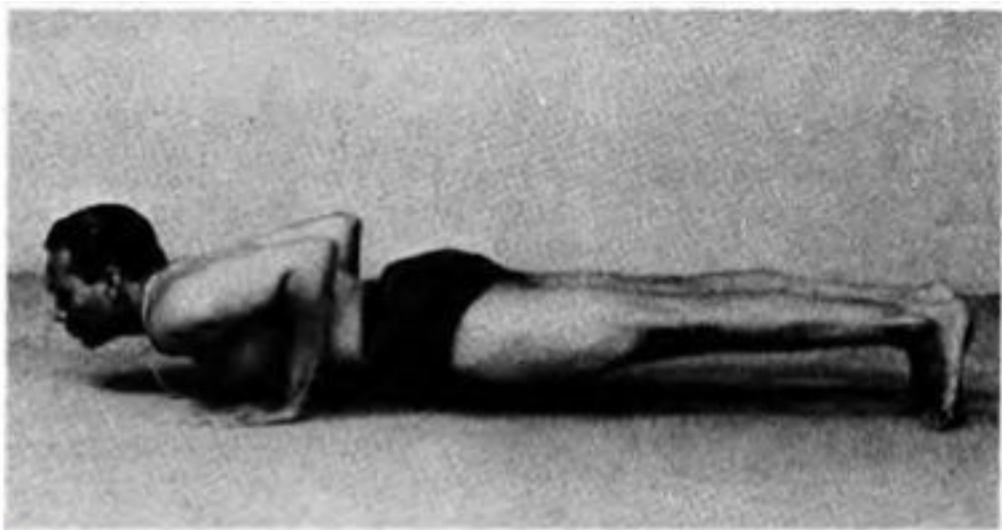
68



69



70



71

#### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat-ventre sur le sol.

2. Pliez les coudes et placez les mains à plai sur le sol au niveau de la taille.

3. Écartez les pieds de trente centimètres environ. Expirez, soulevez tout le corps de quelques centimètres au-dessus du sol, en vous stabilisant sur les mains et sur les orteils. Gardez le corps droit comme un piquet et tendez les genoux. Le corps doit rester parallèle au sol (photo 68).

4. Prenez le temps de respirer quelques instants, puis dans un souffle sautez de trente centimètres en avant en soulevant les mains et les pieds simultanément (photos 69, 70 et 71). Après cela, respirez de nouveau. Puis expirez et sautez encore une fois en avant.

5. Faites quatre à cinq bonds en avant. A la fin de chaque saut, la position du corps doit être celle qui a été décrite en 3. Ces mouvements ressemblent aux bonds que fait le crocodile pour attraper sa proie. Après chaque saut, reposez-vous quelques secondes en respirant profondément.

6. Maintenant, inversez les mouvements et en expirant, sautez en arrière de trente centimètres à la fois jusqu'à ce que vous soyez retourné à l'endroit d'où vous êtes parti.

7. Reposez votre buste sur le sol et relaxez-vous.

#### *Effets.*

Cet āsana renforce les poignets, sort le corps de sa torpeur et le régénère, défatigue le cerveau et donne de l'entrain et de la vigueur. Ces mouvements sollicitent beaucoup les poignets ; pour ne pas vous les fouler vous devez donc vous y exercer progressivement.

### **31. *Bhujangāsana I Un\** (photo 73)**

Bhujanga est un serpent. Dans cette posture, on se couche à plat-ventre, puis on relève le buste et on rejette la tête en arrière comme un serpent prêt à frapper.



72



73

#### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat-ventre sur le sol. Étirez les jambes et joignez les pieds. Gardez les jambes tendues et les pieds pointes en arrière.
2. Placez les mains à plat sur le sol de chaque côté du bassin.
3. Inspirez, prenez fermement appui sur vos mains et relevez le buste (photo 72). Inspirez et expirez deux fois.
4. Inspirez, montez encore le buste depuis le bassin jusqu'à ce que le pubis vienne en contact avec le sol. Maintenez le poids sur les jambes et sur les mains (photo 73).
5. Serrez les fesses et les sphincters. Contractez les muscles des cuisses.
6. Maintenez la posture pendant 20 secondes environ en respirant normalement.
7. Expirez, pliez les coudes et reposez le buste sur le sol. Répétez la posture deux ou trois fois, puis relaxez-vous.

#### *Effets.*

Cette posture est une panacée pour ceux qui ont la colonne vertébrale en mauvais état. Dans certains cas bénins de déplacements de disques vertébraux, la pratique de cette posture permet de les remettre en place. La région vertébrale est tonifiée et la poitrine pleinement ouverte.

### **32. *Ūrdhva Mukha Svānāsana* Un\* (photo 74)**

Ūrdhva Mukha signifie avoir la face tournée vers le haut. Svāna est un chien. La posture ressemble au chien qui s'étire avec la tête en l'air, d'où le nom.



#### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat-ventre sur le sol.
2. Séparez les pieds d'environ trente centimètres. Les pieds doivent pointer en arrière dans l'axe des jambes. Placez les mains sur le sol au niveau de la taille, les doigts pointant en avant.
3. Inspirez, relevez la tête et le buste, tendez les bras à fond et rejetez la tête et le buste en arrière aussi loin que possible, sans que les genoux ne touchent le sol.
4. Gardez les jambes droites et tendues aux genoux, mais n'appuyez pas les genoux sur le sol. Le corps ne s'appuie que sur les mains et les orteils (photo 74).
5. La colonne vertébrale et les mollets doivent être pleinement étirés, les fesses fortement serrées. Poussez la poitrine en avant, étirez à fond le cou et rejetez la tête en arrière autant que possible. Étirez aussi l'arrière des bras.
6. Gardez cette posture pendant une demi-minute à une minute en respirant profondément.
7. Pliez les coudes, relâchez l'étirement et reposez-vous sur le sol.

#### *Effets.*

Cette posture régénère la colonne vertébrale. Elle est particulièrement recommandée aux personnes qui ont le dos raide. Ce mouvement est bon pour les lumbagos et les sciatiques et pour les déplacements de disques vertébraux. Cette posture renforce la colonne et soulage les douleurs dorsales. Grâce à l'ouverture de la poitrine, les poumons sont assouplis. Le sang irrigue largement la zone du bassin et la maintient en bonne santé.

### **33. *Adho Mukha Svānāsana* Cinq\* (photo 75)**

Adho Mukha signifie avoir la face tournée vers le bas. Svāna est un chien. La posture ressemble à un chien qui s'étire en baissant la tête et les pattes antérieures tout en gardant les pattes postérieures levées d'où le nom.



75



76

*Technique.*

1. Couchez-vous à plat-ventre sur le sol. Séparez les pieds de trente centimètres.
2. Placez les mains à plat sur le sol, de chaque côté de la poitrine, les doigts pointant vers l'avant.
3. Expirez, soulevez le buste et le bassin. Tendez les bras, avancez la tête entre les bras vers les pieds et posez le sommet du crâne sur le sol en gardant les coudes tendus et en étirant le dos.  
(Vue de côté : photo 75. Vue de face : photo 76)
4. Gardez les jambes tendues sans plier les genoux et en appuyant les talons vers le bas. Les pieds doivent être parallèles entre eux, pointer vers l'avant et s'appliquer au sol sur toute leur surface.
5. Restez dans cette position pendant une minute en respirant profondément. Puis en expirant, relevez la tête, étendez le buste en avant, reposer doucement le corps sur le sol et relaxez-vous.

*Effets.*

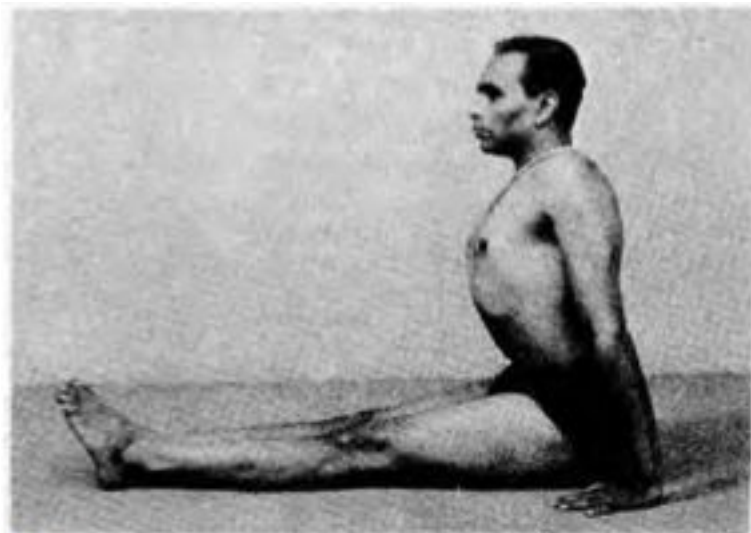
Quand on est exténué, une station prolongée dans cette posture élimine la fatigue et permet de recouvrer l'énergie perdue. La posture est particulièrement recommandée aux coureurs épuisés après une course rude. Les sprinters y gagneront de la vitesse et de la légèreté dans les jambes. La posture soulage des douleurs et de la raideur dans les talons et aide à amollir les excroissances pathologiques des talons. Elle renforce les chevilles et affine les jambes. La pratique de cet āsana supprime toute raideur dans la région des omoplates et soulage les arthroses de l'humérus. Les muscles abdominaux sont tirés vers la colonne et renforcés. L'étirement du diaphragme vers la poitrine ralentit les battements du cœur. C'est une posture vivifiante.

Ceux qui ont peur de se mettre sur la tête (*Sīrṣāsana* : photo 184) auront avantage à pratiquer cette posture. Dans cet āsana, comme le buste est abaissé, il est pleinement étiré et cela irrigue toute cette région avec du sang neuf sans effort pour le cœur. Les cellules cérébrales sont régénérées et le cerveau vivifié par suppression de la fatigue.

Les personnes qui ont de l'hypertension artérielle peuvent faire cette posture.

### 34. *Paripūrṇa Nāvāsana Deux\** (photo 78)

*Paripūrṇa* signifie entier ou complet. Cette posture ressemble à un bateau à rames, d'où le nom.





78

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées devant vous. Placez les mains sur le sol à côté des hanches, les doigts pointant vers les pieds. Étirez les bras et tenez le dos droit. Cette posture est appelée :

**35. *Dandāsana* Deux\* (photo 77) (*Dandā* = un bâton ou une baguette)**

2. Expirez, inclinez le buste et le bassin légèrement en arrière tout en relevant les jambes. Elles doivent rester aussi droites qu'un piquet, et être bloquées aux genoux avec les orteils pointant en avant. On doit maintenir son équilibre sur les fesses uniquement sans permettre à aucune partie de la colonne vertébrale de toucher le sol. Les jambes doivent faire avec le sol un angle d'au moins 60 à 65 degrés. Les pieds sont plus hauts que la tête et non pas au même niveau comme dans Ardha Navāsana (photo 79).

3. Otez les mains du sol et étirez les bras en avant parallèlement au sol et au-dessus des cuisses. Les mains doivent être au même niveau que les épaules, les paumes se faisant face (photo 78).

4. Restez dans cette posture pendant une demi-minute en respirant normalement. Progressivement, allongez ce temps jusqu'à une minute. Ce n'est qu'après vingt secondes que l'on commence à ressentir les effets de la posture.

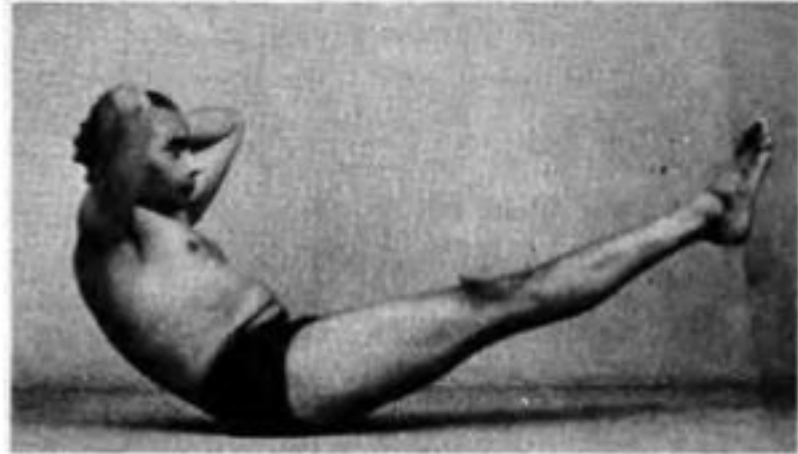
5. Puis, expirez, abaissez les bras, reposez les jambes sur le sol et relaxez-vous en vous couchant sur le dos.

*Effets.*

Cet āsana soulage les personnes auxquelles l'aérophagie donne une impression de ballonnement de l'abdomen ainsi que celles qui souffrent de douleurs gastriques. Il amincit la taille et tonifie les reins.

## **36. *Ardha Nāvāsana* Deux\* (photo 79)**

Ardha signifie moitié. Nāva est un navire, un bateau ou un vaisseau. Cette posture donne au corps la forme d'un bateau, d'où le nom.



79

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol. Allongez les jambes devant vous et tendez-les bien (photo 77).
2. Croisez les mains derrière la tête, juste au-dessus du cou.
3. Expirez et inclinez le buste vers l'arrière tout en relevant les jambes. Les genoux doivent rester tendus et les orteils pointés en avant. On doit maintenir l'équilibre sur les fesses sans permettre à aucune partie de la colonne d'être en contact avec le sol (photo 79). On ressent la tension des muscles abdominaux et des lombaires.
4. Maintenez les jambes à un angle de 30 à 35 degrés par rapport au sol, le sommet du crâne restant au niveau des orteils.
5. Maintenez cette posture pendant vingt à trente secondes environ en respirant normalement. Pouvoir tenir pendant une minute prouve que l'on a de bons abdominaux.
6. Ne retenez pas votre respiration pendant cet āsana : on a toujours tendance à le pratiquer en bloquant les poumons après une inspiration. Si la respiration est retenue, on ne ressentira d'effets que sur les muscles du ventre et rien sur les organes abdominaux. Si l'on inspire trop profondément, on relâchera les muscles abdominaux. Pour les maintenir en tension, inspirez, expirez et bloquez la respiration, puis recommencez, mais sans respirer profondément. Ainsi, cela exercera non seulement les muscles abdominaux, mais aussi les organes.
7. Remarquez bien la différence entre Ardha Navāsana et Paripurna Navāsana ; dans le second, les jambes montent plus haut et l'angle entre les jambes et le buste est plus fermé que dans le premier.

### *Effets.*

Les effets de Ardha Nāvāsana et ceux de Paripūrṇa Nāvāsana (photo 78) sont différents à cause de la position des jambes. Paripūrṇa Nāvāsana agit sur les intestins, tandis que Ardha Nāvāsana agit sur le foie, la vésicule biliaire et la rate.

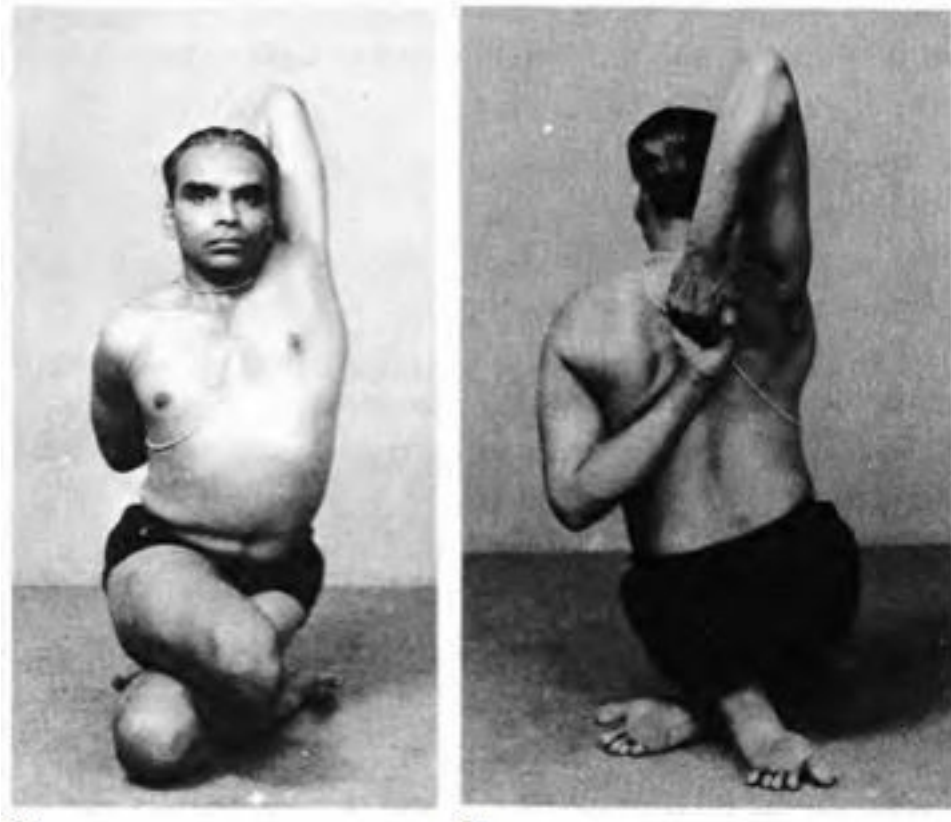
Au commencement, le dos est trop faible pour supporter l'effort de la posture. Lorsqu'on commence à pouvoir la maintenir, cela montre que l'on prend de la force. Un dos faible est souvent un handicap, en particulier pour les femmes lorsqu'elles doivent porter des enfants. Ces deux āsana associés aux torsions latérales de la colonne vertébrale permettent de renforcer le dos.

On peut réaliser combien il est important d'avoir les reins solides en regardant les personnes âgées s'asseoir, se lever et marcher ; en effet, consciemment ou inconsciemment elles se soutiennent

le dos avec les mains. Cela montre que leur dos est faible et ne peut supporter l'effort. Tant qu'il est fort et n'a besoin d'aucun support, on se sent jeune même si l'on est âgé. Ces deux āsana animent et renforcent le dos et permettent de vieillir sans souffrir et en restant souple.

### **37. *Gomukhāsana* Deux\* (photo 80)**

Go est une vache. Mukha est le visage. Gomukha qualifie quelqu'un dont le visage ressemble à une tête de vache. C'est également une sorte d'instrument de musique, étroit à une extrémité et large à l'autre comme une tête de vache.



#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Placez les mains sur le sol et soulevez le bassin.
3. Repliez la jambe gauche et asseyez-vous sur le pied gauche. Otez les mains du sol, levez la jambe droite et placez la cuisse droite par-dessus la cuisse gauche. Soulevez les fesses et, à l'aide des mains, rapprochez les chevilles et l'arrière des talons jusqu'à ce qu'ils se touchent.
4. Reposez les chevilles sur le sol en gardant les orteils pointés en arrière.
5. Passez le bras gauche plié derrière la tête et placez la main gauche sous la nuque entre les épaules. Baissez le bras droit, pliez-le au coude et remontez l'avant-bras droit derrière le dos jusqu'à ce que la main droite se trouve entre les épaules et à leur niveau. Agrippez les mains derrière le dos entre les épaules. (Vue de face : photo 80. Vue de dos : photo 81)
6. Maintenez cette position pendant trente à soixante secondes en respirant normalement. Gardez le cou érigé et la tête droite et regardez droit devant vous.
7. Détachez les mains, redressez les jambes et recommencez la posture pendant le même laps de temps en permutant droite et gauche. Puis, détachez les mains, redressez les jambes et

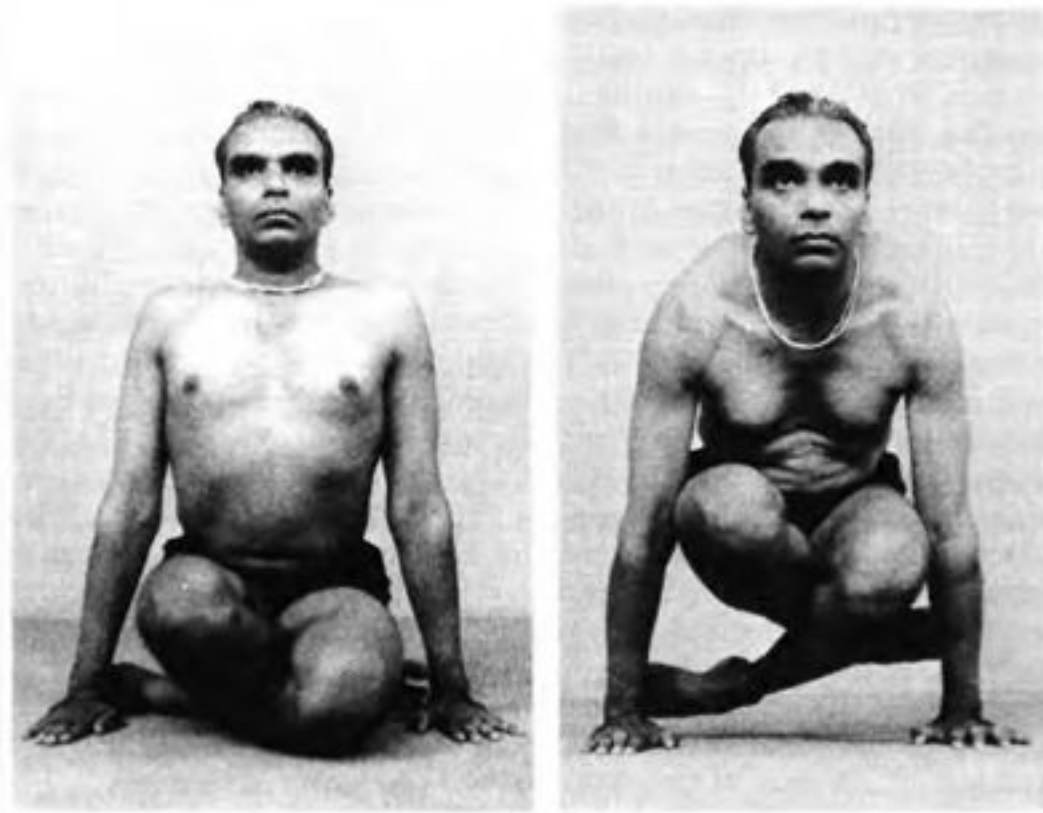
relaxez-vous.

*Effets.*

La posture soulage les crampes dans les jambes et en assouplit les muscles. La poitrine est bien ouverte et le dos est redressé. Les articulations des épaules sont assouplies et les dernières dorsales sont étirées à fond.

### **38. *Lolāsana Six\** (photo 83)**

Lola signifie tremblant, allant de-ci de-là, ou se balançant comme une boude d'oreilles. Dans cette posture, les pieds et les jambes sont placées comme dans Gomukhāsana (photo 80). Les mains sont placées sur le sol à côté des hanches et le corps est soulevé et porté par les mains seules. On se tient alors en équilibre en se balançant légèrement d'avant en arrière ; le mouvement ressemble à l'oscillation d'un pendentif.



82

83

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées droit devant vous (photo 77).
2. Placez les mains sur le sol, de chaque côté des hanches.
3. Soulevez le bassin, pliez le genou droit, placez la plante du pied droit sous la fesse gauche et asseyez-vous dessus.
4. Pliez le genou gauche et en soulevant de nouveau le bassin, placez la plante du pied gauche sous la fesse droite et asseyez-vous dessus.
5. Les pieds doivent se croiser de telle façon que le tibia de la jambe droite soit au-dessus du mollet gauche. Gardez les orteils pointés en arrière (photo 82).
6. Faites quelques respirations. Expirez, soulevez le corps et les jambes en équilibre sur les mains, en étirant à fond les bras (photo 83). Balancez doucement le buste et les jambes d'avant en arrière. Respirez normalement.
7. Redescendez sur le sol et décroisez les jambes.
8. Recroisez les jambes dans le sens opposé et remontez en équilibre sur les mains.
9. Restez en équilibre aussi longtemps que possible.

#### *Effets.*

Cet āsana renforce les mains et les poignets, les muscles du dos et les organes abdominaux. Il assouplit les muscles des jambes, il développe et tonifie tous les petits muscles des bras.

### 39. *Siddhāsana* Un\* (photo 84)

Un Siddha est un demi-dieu, supposé être d'une grande pureté et d'une grande sainteté et possédant des dons surnaturels appelés siddhi. Siddha signifie également un sage inspiré, un visionnaire ou un prophète.

Radhakrishnan écrit dans *Philosophie des Upaniṣad* : « Les Siddha disent que parmi les niyama, le commandement le plus important est celui qui recommande de ne faire de mal à personne, et parmi les yama, celui qui recommande d'avoir un régime simple, ainsi en est-il de Siddhāsana parmi les āsana. »



84

« Parmi les 84 sortes d'āsana, on doit toujours pratiquer Siddhāsana. Il purifie 72 000 nāḍī. » (Les nāḍī sont les canaux à travers lesquels l'énergie nerveuse se transmet dans le corps humain.)

« Le yogin qui pratique la contemplation de l'Ātman et observe un régime simple, pourra, s'il pratique pendant douze ans Siddhāsana, recevoir les siddhi du yoga. » (Ātman signifie le soi et l'Âme suprême. Les Siddhi sont les dons surnaturels.)

« Quand on a maîtrisé Siddhāsana, l'Unmanī Avasthā (Samādhi) vient naturellement et sans effort apporter son enchantement. »

L'âme possède trois avastha ou états qui sont eux-mêmes compris dans un quatrième. Ce sont les états de veille, de rêve et de sommeil et ce qui est appelé Turīya. « Le premier état est celui de plein éveil, où le soi est conscient du monde des objets ordinaires. Il s'intéresse aux choses ordinaires. Ici prédomine la dépendance du corps. Le second état est celui de rêve, où le soi s'intéresse à des choses subtiles, façonnant pour lui-même un monde de formes nouvelles à partir d'éléments provenant de ses expériences vécues. On dit que l'esprit erre librement, détaché des sujétions du corps. Le troisième état est celui de profond sommeil où nous n'avons ni rêves ni désirs. On l'appelle susupti. On dit que dans cet état l'âme s'unit temporairement avec le Brahman et goûte la béatitude. Dans le sommeil, l'homme est élevé au-dessus de tout désir, et libéré des tourments de l'esprit... Bien qu'enchaînée au corps, l'âme est, par nature, divine. Dans le sommeil, on dit qu'elle est libérée de ses attaches corporelles et regagne sa propre nature. Mais cela, cet état de sommeil éternel sans rêves est peu distinct de la véritable inconscience... L'état le plus élevé

n'est pas celui de sommeil sans rêves, mais un autre, un quatrième état de l'âme, un état de pure conscience intuitive où on ne connaît ni objet interne ni objet externe. Dans le profond sommeil, l'esprit réside en un lieu situé loin au-dessus de la vie changeante des sens, en union parfaite avec le Brahman. L'état de turīya fait ressortir l'aspect positif de ce qui est négatif dans l'état de profond sommeil. » Cette quatrième condition est décrite dans la Māṇḍūkyā Upaniṣad de la façon suivante : « Le quatrième état, dit le sage, n'est pas une expérience subjective, ni une expérience objective ni quelque chose d'intermédiaire ; ce n'est pas non plus un état négatif où il n'y a ni conscience ni inconscience. Ce n'est pas une connaissance déductive. Au-delà des sens, au-delà de l'entendement, au-delà de toute expression se trouve le quatrième état. C'est la conscience unitaire pure, où toute perception du monde et de la multiplicité est complètement effacée. C'est le bien suprême. C'est l'Un sans second. C'est le Soi. Ne cherchez que cela ! » *La Haṭha Yoga Pradīpikā* (chapitre IV, versets 3 à 6) précise :

« Raja-yoga, Samādhi, Unmanī, Manomanī, Immortalité, Concentration, Sūnyāśūnya (vide et cependant non-vide), Parama Pāda (l'État Suprême), Amanaska (l'arrêt du fonctionnement de l'esprit), Advaita (la non-dualité), Nirālamba (sans support), Nirañjana (pur), Jīvanmukti (l'état d'émancipation), Sahajāvasthā (l'état naturel), et Turīyā (littéralement : le Quatrième), tous ces mots signifient la même chose. Comme un grain de sel jeté dans l'eau s'unit à elle et devient un avec elle, ainsi l'esprit s'unit-il à l'Ātman ; une telle union est Samādhi. Quand Prāna et manas (l'esprit) sont absorbés, il se développe une harmonie qui est appelée Samādhi.

Il n'existe aucun āsana comme Siddha, aucun kumbhaka comme Kevala, aucune mudrā comme Khecharī, et aucun laya (absorption de l'esprit) comme Nāda.

(Khecharī Mudrā, littéralement « errer à travers l'espace », est ainsi décrit dans la *Gherānda Samhitā* aux versets 25 à 28 du chapitre III : « Coupe le tendon qui est situé sous la langue et masse constamment ta langue ; frotte-la avec du beurre frais et étire-la (pour l'allonger) avec un instrument métallique. En pratiquant toujours cet exercice, la langue s'allonge. Lorsqu'elle atteint les sourcils, Khecharī est accompli. Alors (la langue étant allongée) exerce-toi à la tourner d'avant en arrière de façon à la glisser le long du palais jusqu'à ce qu'elle atteigne enfin l'endroit où débouchent dans la gorge les conduits respiratoires. Obture-les avec la langue (stoppante ainsi la respiration), et fixe des yeux le point qui se trouve entre les sourcils. C'est ce que l'on appelle Khecharī. Par cette pratique, il n'y a plus ni faiblesse, ni faim, ni soif, ni paresse. Il ne vient plus ni maladie, ni déclin, ni mort. Le corps devient divin. »

Nāda est le son mystique intérieur. Les versets 79 à 101 du quatrième chapitre du même ouvrage le décrivent avec un luxe de détails et une grande variété d'images. On y définit le Yoga comme étant le contrôle des aberrations de l'esprit. Pour obtenir ce contrôle de l'esprit, il faut tout d'abord que le yogi absorbe son esprit dans la concentration de quelque objet, puis qu'il le retire progressivement de cet objet et le conduise à regarder à l'intérieur de lui-même. C'est à ce moment que le yogi doit se concentrer sur les sons mystiques intérieurs. « L'esprit, y est-il dit, est comme un serpent, qui, oubliant toute son instabilité en entendant Nāda, cesse de danser. » Graduellement, à mesure que Nāda s'intériorise, l'esprit l'accompagne dans un même mouvement. « Le feu s'emparant du bois accompagne dans son extinction (une fois qu'il l'a consumé) ; de même l'esprit, se concentrant sur Nāda, l'accompagne dans son intériorisation. »

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées droit devant vous (photo 77).
2. Pliez la jambe gauche au genou. Prenez le pied gauche avec les mains, placez le talon près du périnée et appuyez la plante du pied gauche contre la cuisse droite.
3. Pliez maintenant la jambe droite au genou et placez le pied droit sur la cheville gauche en appuyant le talon droit contre le pubis.
- 4 Placez la plante du pied droit entre la cuisse et le mollet gauches.
5. Ne mettez pas de poids sur les talons.
6. Tendez les bras devant vous et posez l'arrière des mains sur les genoux, paumes tournées vers le haut. Joignez les pouces et les index en laissant les autres doigts étendus (photo 84).

7. Conservez cette position aussi longtemps que vous le pouvez en gardant érigés le dos, le cou et la tête. Maintenez le regard tourné vers l'intérieur, comme si vous fixiez l'extrémité de votre nez.

8. Relâchez les pieds et relaxez-vous pendant quelques instants. Puis reprenez la posture pour la même durée en plaçant, cette fois, le talon droit, le premier, près du périnée et le pied gauche sur la cheville droite, comme décrit plus haut.

*Effets.*

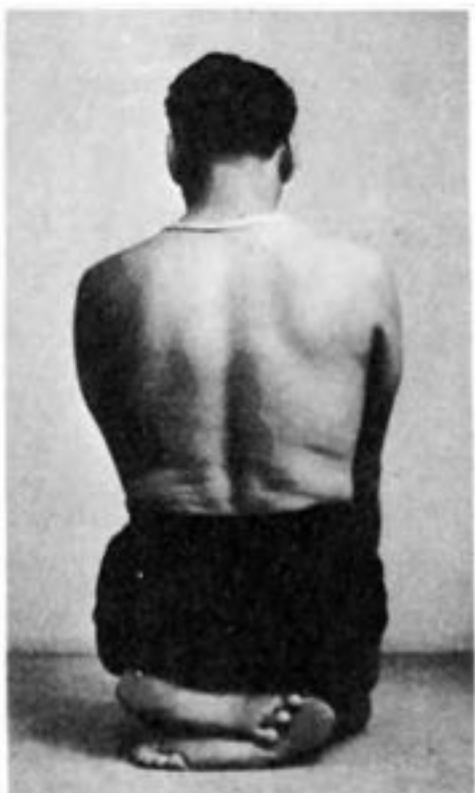
Cette posture maintient la région du pubis en bonne santé. Comme Padmāsana (photo 104), c'est un des āsana qui apporte le plus de détente. La position assise permet au corps de se reposer, tandis que l'esprit garde son attention et son agilité grâce à la position croisée des jambes et à la verticalité du dos. Cet āsana est également recommandé pour la pratique du Prāṇāyāma et de la méditation.

Du point de vue purement physique, cet āsana est excellent pour assouplir les genoux et les chevilles. Il provoque un afflux de sang dans la région lombaire et dans l'abdomen et il tonifie la partie inférieure de la colonne vertébrale et les organes abdominaux.

## 40. *Vīrāsana Un\** (photo 89)

Vīra est un héros, un guerrier, un champion. Cette posture assise se fait en gardant les genoux l'un contre l'autre et en allongeant les pieds de chaque côté des hanches.

C'est une bonne posture pour le prāṇāyāma et la méditation.



85



86



87



88

*Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol. Gardez les genoux serrés et écartez les pieds d'environ 40 centimètres en les allongeant sur le sol.
2. Asseyez-vous sur le sol entre vos deux pieds. Les pieds restent à côté des cuisses,

l'intérieur des mollets étant en contact avec l'extérieur des cuisses. Gardez les orteils pointés en arrière et en contact avec le sol. Placez les poignets sur les genoux, paumes tournées vers le haut, et joignez l'extrémité des pouces et des index. Gardez les autres doigts allongés. Tenez le dos droit et érigé. (Vue de dos : photo 88. Vue de face : photo 89)

3. Restez dans cette position aussi longtemps que vous le pouvez, en respirant profondément.

4. Puis, faites une pause en reposant les paumes sur les genoux. (Vue latérale : photo 90.)

5. Enfin, croisez les doigts et étirez les bras à la verticale au-dessus de la tête, les paumes étant face au plafond (photo 91).

6. Restez dans cette position pendant une minute en respirant profondément.

7. Expirez, détachez les doigts, placez les mains sur la plante des pieds, penchez-vous en avant et posez le menton sur les genoux (photo 92).

8. Restez dans cette position pendant une minute en respirant normalement.

9. Inspirez, relevez le buste, ramenez les pieds en avant et relaxez-vous.

10. S'il vous est difficile de faire la posture comme elle est décrite ci-dessus, essayez de la faire en plaçant les pieds l'un au-dessus de l'autre et asseyez-vous dessus (photo 85). Écartez progressivement les orteils, puis séparez les pieds (photos 86 et 87) et amenez-les à l'extérieur des cuisses. Ensuite, avec le temps, les fesses reposeront correctement sur le sol et le corps ne prendra plus appui sur les pieds.



89



90



91



92

*Effets.*

La posture guérit de la goutte et des douleurs rhumatismales dans les genoux. Elle est également bonne pour les pieds plats. Grâce à l'étirement des pieds et des chevilles, les voûtes plantaires sont formées. Cependant, cela prend beaucoup de temps et requiert une pratique quotidienne de quelques minutes pendant plusieurs mois. Les personnes souffrant de douleurs dans les talons ou d'excroissance du calcaneum seront soulagées et verront leur excroissance disparaître.

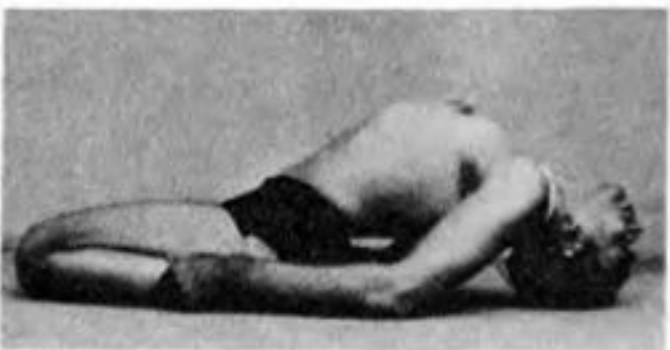
Cette posture peut même être pratiquée immédiatement après un repas et soulagera des lourdeurs d'estomac.

#### 41. *Supta Virāsana Deux\** (photo 96)

Supta signifie couché. Dans cet āsana, on se couche en arrière sur le sol et on étire les bras derrière la tête.



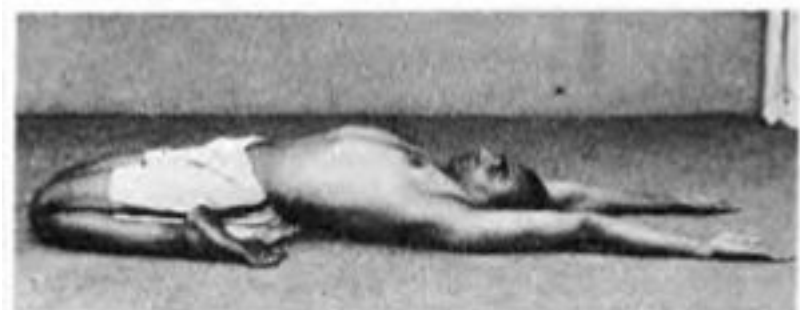
93



94



95



96

*Technique.*

1. Asseyez-vous en Vīrāsana (photo 89).
2. Expirez, inclinez le buste en arrière et placez les coudes l'un après l'autre sur le sol (photo 93).

3. Ôtez la pression sur les coudes en étendant les bras l'un après l'autre.

4. Au début, placez le sommet du crâne sur le sol (photo 94). Progressivement, appuyez l'arrière de la tête, puis le dos sur le sol (photo 95). Tendez les bras derrière la tête et étirez-les à fond (photo 96). Gardez cette posture aussi longtemps que vous le pouvez en respirant profondément. Puis placez les bras de chaque côté du buste, reprenez appui sur les coudes et remettez-vous en position assise en expirant.

5. Les mains doivent être étendues derrière la tête ou placées le long des cuisses. Quand elles sont en arrière, ne décollez pas les omoplates du sol.

6. Les débutants peuvent laisser leurs genoux s'écartier.

#### *Effets.*

Cet āsana étire les organes abdominaux et la région du bassin. Les personnes souffrant des jambes, trouveront un soulagement en faisant cette posture pendant dix à quinze minutes. Elle est recommandée aux athlètes et à tous ceux qui ont à marcher ou à rester debout pendant de longues heures. Elle peut être faite après les repas et lorsqu'elle est pratiquée le soir avant de se coucher, on a les jambes reposées le lendemain matin. Plusieurs de mes élèves qui étaient cadets à la « National Defence Academy » ont trouvé un grand soulagement après de longues marches d'entraînement en combinant cet āsana à Sarvāṅgāsana I (photo 223).

## **42. *Paryankāsana Deux\** (photo 97)**

Paryanka est un lit, une couche ou un canapé. Cet āsana est une continuation de Supta Vīrāsana (photo 96). Dans cette posture, le corps prend la forme d'un lit, d'où son nom.



97

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Vīrāsana (photo 89).

2. Expirez et inclinez le buste en arrière (photo 93). Arquez le dos en levant la poitrine et le cou. Le buste ne repose plus que sur le sommet du crâne (photo 94). Aucune partie du buste ne doit être en contact avec le sol.

3. Pliez les bras aux coudes. Attrapez le biceps gauche avec la main droite et le biceps droit avec la main gauche. Reposez les bras croisés sur le sol derrière la tête (photo 97).

4. Restez dans cette posture pendant une minute en respirant régulièrement.

5. Inspirez, reposez le buste et la nuque sur le sol, relâchez les mains et replacez-vous en Vīrāsana (photo 89).

6. Puis, tendez les jambes l'une après l'autre, couchez-vous à plat sur le sol et relaxez-vous.

#### *Effets.*

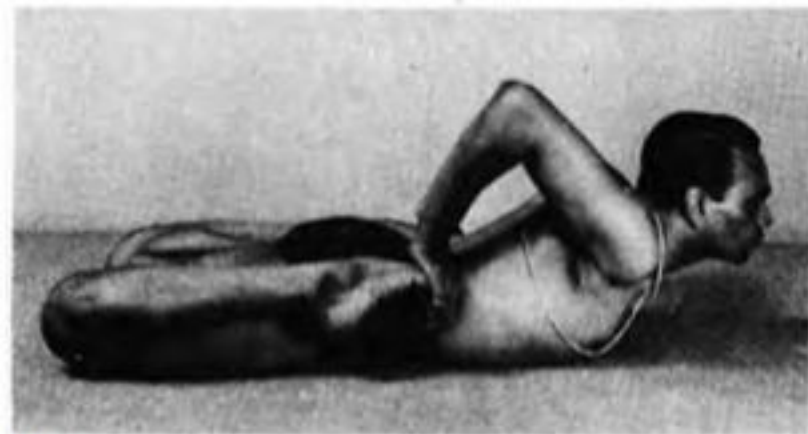
La pleine extension dorsale de Matsyāsana (photo 113) et de Paryankāsana développe largement les poumons. Les muscles du cou sont étirés et le fonctionnement des glandes thyroïde et parathyroïde est stimulé. Ceux qui ne peuvent pas faire Matsyāsana tireront un bénéfice équivalent de cet exercice.

Alors que Vīrāsana (photo 89) et Supta Vīrāsana (photo 96) peuvent être faits n'importe quand, même après avoir absorbé de la nourriture, Paryankāsana ne peut pas être fait immédiatement après un repas.

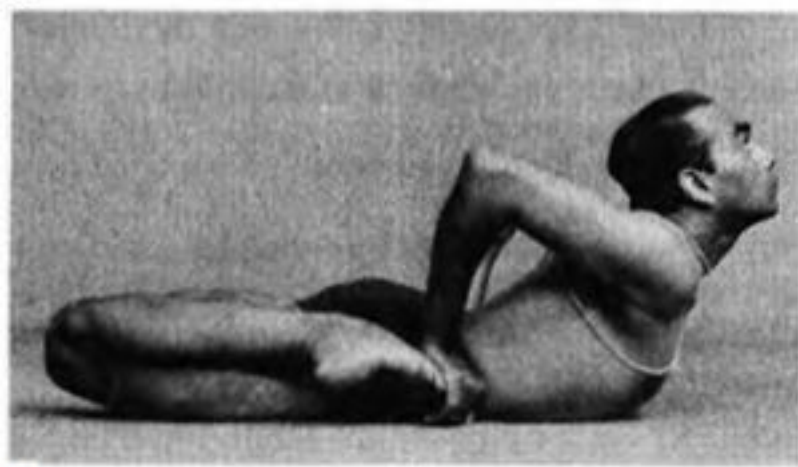
### 43. *Bhekāsana* (aussi appelé Maṇḍukāsana) Quatre\* (photo 100)

Bheka est une grenouille. Dans cet āsana, le corps prend l'allure d'une grenouille, d'où le nom.





99



100

### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat ventre sur le sol. Tendez les bras en arrière.
2. Expirez, pliez les genoux et ramenez les talons sur les hanches. Prenez la plante du pied droit avec la main droite et la plante du pied gauche avec la main gauche (photo 98). Faites deux respirations. Expirez, soulevez la tête et le buste et regardez vers le haut.
3. Puis, tournez les mains de façon à ce que les paumes soient en contact avec le dessus des pieds, les doigts ainsi que les orteils pointant vers la tête (photo 99). Poussez sur les mains vers le bas et rapprochez les orteils et les talons du sol. Gardez les avant-bras verticaux (photo 100). Quand les genoux et les chevilles ont acquis assez de souplesse, les talons peuvent aller jusqu'à toucher le sol.
4. Restez dans la posture pendant quinze à trente secondes, mais ne retenez pas votre respiration. Expirez, relâchez les pieds, étendez les jambes et relaxez-vous.

### *Effets.*

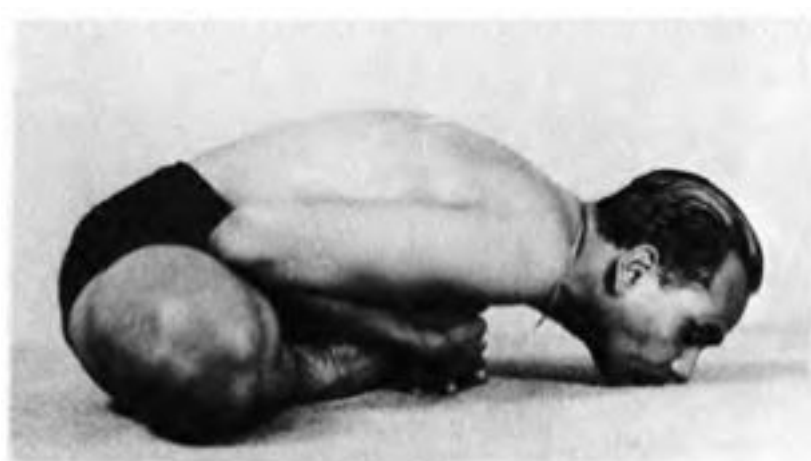
Les organes abdominaux tirent bénéfice de cet exercice, car ils sont pressés contre le sol. Les genoux sont affermis et la posture soulage des douleurs des articulations des genoux dues aux rhumatismes et à la goutte. Elle apporte également un soulagement pour toute sorte de déplacements à l'intérieur de l'articulation du genou. La pression des mains sur les pieds améliore la voûte plantaire, c'est donc un traitement des pieds plats. Elle aide à guérir les chevilles foulées et les renforce. La posture soulage les douleurs dans les talons ; une pratique continue les rend plus moelleux. Les personnes souffrant d'excroissance du calcaneum en tireront bénéfice autant que de Vīrāsana (photo 89).

#### **44. *Baddha Koṇāsana* Trois\* (photo 102)**

Buddha signifie attrappé, retenu. Koṇa est un angle. Dans cette posture, asseyez-vous sur le sol, approchez les talons du périnée, attrapez les pieds et ouvrez les cuisses jusqu'à ce que les genoux touchent le sol. C'est ainsi que s'assoient les cordonniers indiens.



101



102

##### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées devant vous (photo 77).
2. Pliez les genoux et rapprochez les pieds du bassin.
3. Joignez les plantes de pieds et en prenant les pieds près des orteils, amenez les talons vers le périnée. L'extérieur des pieds doit s'appuyer sur le sol et l'arrière des talons doit toucher le périnée.
4. Ouvrez les cuisses et descendez les genoux jusqu'à ce qu'ils touchent le sol.
5. Croisez les doigts, prenez les pieds fermement et allongez la colonne vertébrale verticalement en regardant droit devant vous ou à la pointe de votre nez (photo 101). Tenez la posture aussi longtemps que vous le pouvez.
6. Placez les coudes sur les cuisses et appuyez-les vers le sol. Expirez, penchez-vous en avant, amenez la tête, puis le nez et enfin le menton sur le sol (photo 102).

Gardez cette position pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.

7. Inspirez, relevez le buste et revenez en position 5 (photo 101).

8. Puis, lâchez les pieds, redressez les jambes et relaxez-vous.

#### *Effets.*

La posture est particulièrement recommandée à ceux qui souffrent de troubles urinaires. Le bassin, l'abdomen et le dos reçoivent un large apport de sang et sont stimulés. Elle garde les reins, la prostate et la vessie en bonne santé. Il est bien connu que les troubles des voies urinaires sont très rares parmi les cordonniers indiens et la raison en est qu'ils se tiennent toute la journée assis dans cette posture.

Elle soulage les douleurs dues à la sciatique et prévient les hernies. Une pratique constante permet de guérir les douleurs et la lourdeur des testicules.

La posture est une bénédiction pour les femmes. Associée à Sarvāṅgāsana I (photo 223) et ses variations (photos 235 à 271) elle régularise le cycle menstruel et aide les ovaires à fonctionner correctement. Il a été constaté que les femmes qui font chaque jour cette posture pendant quelques minutes ont un accouchement moins douloureux et n'ont pas de varices. (Le docteur Grantly Dick Reed la recommande aux femmes enceintes dans son livre : *Childbirth Without Fear*{1}.)

De même que Padmāsana (photo 104) et Vīrāsana (photo 89), cet āsana est recommandé pour l'entraînement au prāṇāyāma et à la méditation. Dans la posture de méditation les mains doivent être jointes devant la poitrine (photo 103) ; il faut beaucoup de pratique pour arriver à le faire en gardant le dos droit. On ne doit pas craindre de faire cet āsana même après un repas, à condition qu'on ne cherche pas à amener la tête jusque par terre.



103

## **45. Padmāsana Quatre\* (photo 104)**

Padma est un lotus. C'est la posture du Lotus, l'un des āsana les plus importants et les plus utiles. C'est la posture de méditation dans laquelle le Buddha est souvent représenté.

La posture et la pratique de la respiration contrôlée qui l'accompagne sont décrites ainsi dans le verset 48 du premier chapitre du *Hatha Yoga Pradīpikā* :

« Étant en Padmāsana et ayant joint les mains l'une contre l'autre, applique fermement le menton contre la poitrine, et tout en contemplant le Brahman, contracte fréquemment l'anus et soulève l'apana ; par une contraction identique de la gorge, force le prāṇa à descendre en toi. Par cela tu obtiens une connaissance inégalable grâce à Kuṇḍalinī (qui est éveillée par cette méthode). »

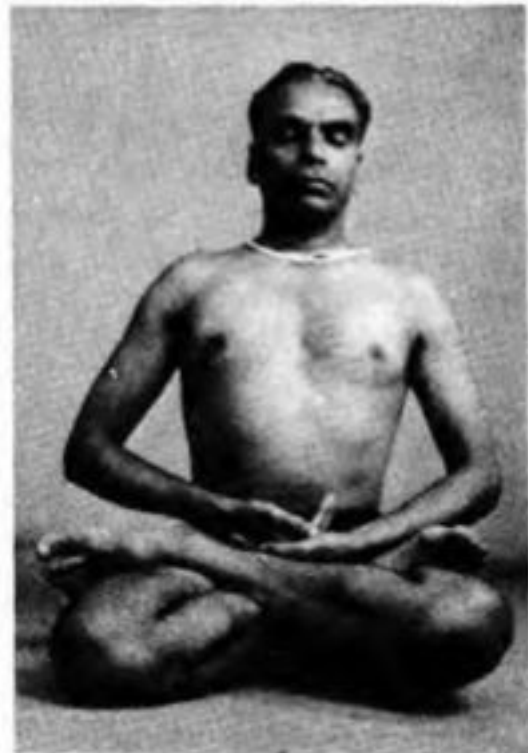
Kuṇḍalinī est l'Énergie Cosmique Divine qui réside dans le corps. Elle est symbolisée par

un serpent endormi, lové dans le premier cakra situé à la base de la colonne vertébrale. Cette énergie latente doit être éveillée et conduite à travers toute la colonne vertébrale jusqu'au cerveau en empruntant la Susumna Nāḍī. Ce canal dans lequel passe l'énergie nerveuse, traverse les six cakra, centres subtils du corps, qui sont les régulateurs du système nerveux de la machine humaine. L'éveil de la Kuṇḍalinī est décrit en détail dans un livre d'Arthur Avalon (Sir John Woodroffe) intitulé *The Serpent Power*{2}.

Padmāsana est une des postures de base souvent utilisée dans les variations de Śīrṣāsana et de Sarvāṅgāsana.



104



105

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées (photo 77).
2. Pliez la jambe droite au genou, prenez votre pied droit dans les mains et placez-le sur la base de la cuisse gauche, le talon étant proche de l'ombilic.
3. Puis, pliez la jambe gauche et prenant le pied gauche dans les mains, placez-le à la base de la cuisse droite, le talon se trouvant près de l'ombilic. La plante des pieds doit être tournée vers le haut. C'est la base de la posture dite Padmāsana (photo 104).
4. Il est rare que les gens qui n'ont pas l'habitude de s'asseoir par terre, aient les genoux souples. Au commencement, il vont ressentir des douleurs épouvantables dans les genoux. Avec de la pratique et de la persévérance, la douleur s'atténuerà progressivement et ils pourront rester longtemps dans la posture sans éprouver de gêne.
5. D'une extrémité à l'autre, la colonne vertébrale doit rester droite. On peut allonger les bras en plaçant la main droite sur le genou droit et la main gauche sur le genou gauche. Les index et les pouces sont pliés et se touchent. On peut également placer les mains l'une sur l'autre au centre, là où se croisent les pieds (photo 105).
6. Intervertissez la position des jambes en plaçant d'abord le pied gauche sur la cuisse droite, puis le pied droit sur la cuisse gauche. Cela développera les jambes de façon égale.

#### *Effets.*

Une fois que les premières douleurs de genoux ont été surmontées, Padmāsana est une des postures qui apporte le plus de détente. Se trouvant dans une position assise, le corps se repose sans

s'amollir. L'esprit reste attentif et éveillé grâce au croisement des jambes et à la position d'équilibre du dos. De ce fait, c'est un des āsana recommandé pour la pratique du prāṇāyāma (le contrôle de la respiration).

Sur le plan purement physique, la posture est excellente pour assouplir les genoux et les chevilles. Comme elle provoque un apport de sang dans la région lombaire et dans l'abdomen, la colonne vertébrale et les organes abdominaux sont tonifiés.

## 46. *Sanmukhī Mudrā* Quatre\* (photo 106)

Śan signifie six et mukha est la bouche. Śanmukha est le nom du dieu de la guerre qui possède six têtes ; on l'appelle également Kārtikeya. Mudrā est un sceau ou une fermeture.

La posture est également appelée Parāngmukhī Mudrā (tourné vers l'intérieur), Sāmbhavī Mudrā (Sambhu est un autre nom de Śiva, père de Kārtikeya. Śāmbhava signifie donc, la descendance de Śiva), et enfin Yoni Mudrā. Yoni est la matrice, la source. Cette Mudrā est appelée ainsi parce que l'élève regarde en lui-même pour trouver la source même de son être.



106

### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104). Gardez le dos droit et la tête levée.
2. Portez les mains au visage. Levez les coudes jusqu'au niveau des épaules, bouchez-vous les oreilles avec les pouces pour ne pas entendre les bruits extérieurs. Si les pouces font mal, pressez le tragus (la petite proéminence qui se trouve à l'entrée de l'oreille externe) avec les pouces pour fermer l'oreille.
3. Fermez les paupières, mais gardez les yeux tournés vers le haut. Placez l'index et le médius de chaque main sur les paupières en appuyant à l'aide des deux premières phalanges seulement sur le globe oculaire tout entier. Cependant, ne pressez pas la cornée. Tirez les paupières vers le bas avec les médius. Repoussez la partie supérieure des paupières vers le haut contre les arcades sourcilières à l'aide des index. Appuyez doucement sur les yeux à chaque extrémité.
4. Les pressions sur les yeux et sur les oreilles doivent être égales.
5. Appuyez sur chacune des deux narines de façon égale avec le bout des annulaires. Le conduit respiratoire, ainsi rétréci, permet de pratiquer une respiration lente, profonde, régulière,

rythmique et subtile.

6. Les petits doigts sont placés sur la lèvre supérieure où ils peuvent contrôler l'écoulement rythmé de la respiration.

7. Restez dans cette position aussi longtemps que vous le pouvez, en concentrant votre regard vers l'intérieur (photo 106).

*Effets.*

Les sens sont tournés vers intérieur et la respiration rythmée apaise le vagabondage de l'esprit. Cela apporte un sentiment de paix intérieure et l'on entend la voix divine du soi intérieur dire : « Regarde ici, regarde à l'intérieur, pas à l'extérieur, car la source de toute paix est en toi. » Ainsi, cette posture prépare l'adepte à la cinquième étape du yoga, Pratyāhāra, où il s'efforce de se libérer du joug des sens et de les empêcher de poursuivre leurs désirs.

## **47. *Parvatāsana Quatre*\* (photo 107)**

Parvata est une montagne. Dans cette variation de Padmāsana, les bras sont édrés au-dessus de la tête, les doigts croisés.

*Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).

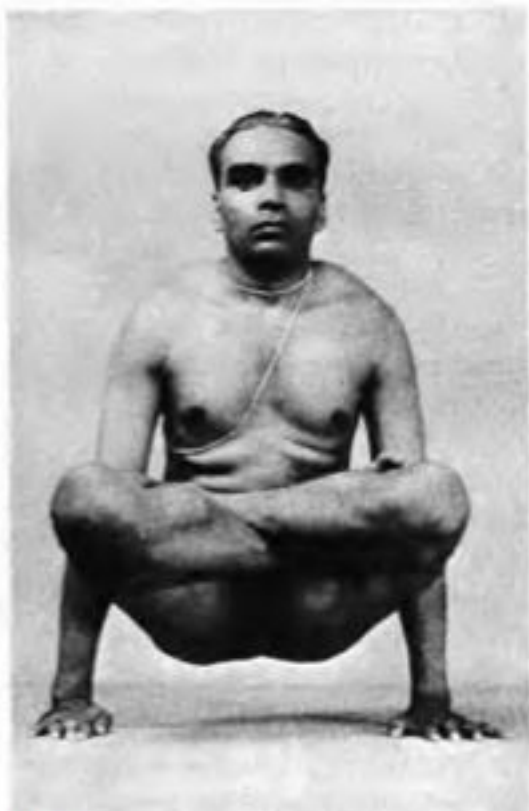
2. Croisez les doigts et étirez les bras verticalement au-dessus de la tête. Gardez la tête penchée en avant, le menton étant en contact avec le sternum.

3. Étirez les bras vers le haut depuis le Latissimus Dorsi (dans le dos, près des côtes flottantes) et les omoplates. Les paumes doivent être tournées vers le haut (photo 107).

4. Gardez la posture pendant une minute ou deux en respirant profondément et régulièrement. Intervertissez le croisement des jambes et celui des doigts, puis reprenez la posture en gardant le dos bien droit.



107



108

*Effets.*

Cette āsana atténue les rhumatismes et la raideur des épaules. Il assure une bonne liberté de mouvement et développe la cage thoracique. Les organes abdominaux sont tirés vers l'intérieur et la poitrine est pleinement ouverte.

#### 48. *Tolāsana Quatre\** (photo 108)

Tola est une balance à deux plateaux. La posture porte ce nom, car elle ressemble à l'un des plateaux suspendus d'une telle balance.

*Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).
2. Placez les mains sur le sol à côté des hanches. Expirez, soulevez le buste et le bassin et restez en équilibre sur les mains en étirant les bras (photo 108).
3. Redescendez sur le sol, décroisez les jambes, recroisez-les dans l'autre sens et remontez en équilibre sur les mains.
4. Restez en équilibre le plus longtemps possible.

*Effets.*

Cet āsana renforce les poignets, les mains et la paroi abdominale.

## 49. *Simhāsana I Un\** (photo 109)

Simha est un lion. Cet āsana est dédié à Narasiṁha (Nara = homme, Simha = lion) Homme-Lion, l'une des incarnations de Viṣṇu. On raconte que le roi des démons Hiranya Kaśipu avait obtenu de Brahmā la faveur n'être tué, ni de jour, ni de nuit, ni dans sa maison, ni en dehors, ni sur terre, ni sur l'eau, ni par un dieu, ni par un homme, ni par un animal. Le roi des démons persécutait donc aussi bien les dieux que les hommes, et même son fils Prahlāda, ardent dévot de Viṣṇu. Prahlāda était l'objet de toute une variété d'ordalies et de cruautés, mais, par la grâce de Viṣṇu, il restait indemne et prêchait avec vigueur et grande foi, l'omniprésence, l'omniscience et l'omnipotence du Seigneur Viṣṇu. Dans un accès d'irritation Hiranya Kaśipu demanda à son fils pourquoi, si Viṣṇu était omniprésent, il ne pouvait pas le voir dans un pilier de son palais. Pour bien prouver à son fils l'absurdité de sa foi, le roi des démons frappa du pied le pilier avec mépris. Sur un appel à l'aide de Prahlāda, le Seigneur Viṣṇu sortit du pilier sous la forme effrayante d'un homme à tête de lion. C'était crépuscule, ce n'était pas le jour, ce n'était pas la nuit. Le Seigneur souleva Hiranya Kaśipu en l'air, s'assit au seuil du palais, plaça le roi des démons sur Sa cuisse ci le réduisit en pièces. L'Avatar Narasiṁha est souvent représenté dans les sculptures indiennes et l'on peut voir dans les grottes d'Ellora l'un de ces groupes imposants.

Il y a deux variations de cet āsana. La première décrite ci-dessous suit les textes anciens, tandis que la seconde, plus difficile à faire, mais qui a plus d'effets bénéfiques, est décrite plus loin sous le nom de Simhāsana II (photo 110).



109

### *Technique.*

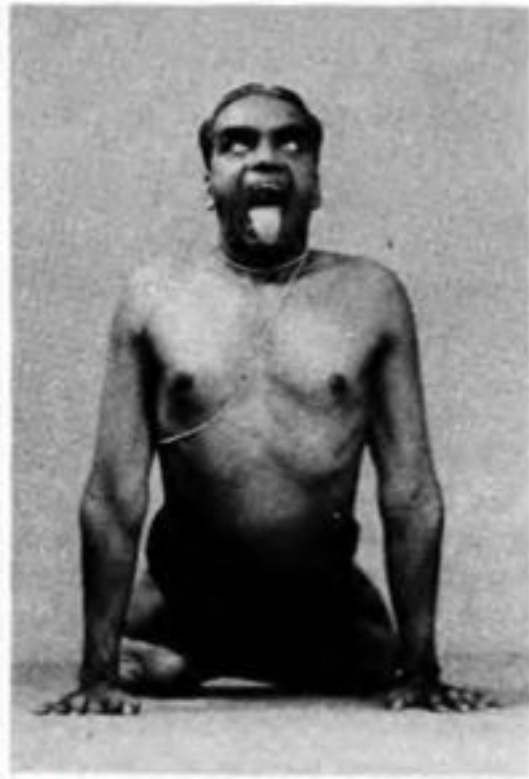
1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées droit devant vous (photo 77).
2. Soulevez le bassin, pliez le genou droit et placez le pied droit sous la fesse gauche. Puis pliez le genou gauche et placez le pied gauche sous la fesse droite. La cheville gauche doit être maintenue sous la cheville droite.

3. Asseyez-vous sur les talons, les orteils pointant en arrière.
4. Puis, portez le poids du corps sur les cuisses et sur les genoux.
5. Étirez le buste en avant et gardez le dos droit.
6. Placez la main droite sur le genou droit et la main gauche sur le genou gauche. Tendez les bras et raidissez-les. Étendez les doigts et appuyez-les contre les genoux.
7. Ouvrez largement les mâchoires et tirez la langue vers le menton aussi loin que vous le pouvez (photo 109).
8. Fixez des yeux le milieu de vos sourcils ou le bout de votre nez. Restez dans la posture pendant trente secondes en respirant par la bouche.
9. Rentrez la langue dans la bouche, ôtez les mains des genoux et redressez les jambes. Puis répétez la posture en plaçant d'abord le pied gauche sous la fesse droite et le pied droit sous la fesse gauche.
10. Restez pendant le même laps de temps de chaque côté.

*Effets.*

La posture soigne la mauvaise haleine et purifie la langue. Après une pratique continue, l'élocution devient plus claire. C'est pourquoi cet āsana est recommandé aux bégues. Elle permet également de maîtriser les trois Bandha (voir la troisième partie).

## 50. *Simhāsana II Six\** (photo 110)





III

### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).
2. Étendez les bras devant vous et placez les mains sur le sol, les doigts pointant en avant.
3. Montez sur vos genoux, puis abaissez le bassin vers le sol.
4. Étirez le dos en serrant les fesses et en gardant les bras bien étirees. Le poids du corps ne doit reposer que sur les mains et les genoux. Ouvrez la bouche et tirez la langue vers le menton aussi loin que vous le pourrez (Vue de face : photo 110. Vue de côté : photo 111).
5. Fixez des yeux le milieu des sourcils ou le bout de votre nez et gardez la posture pendant environ trente secondes. Respirez par la bouche.
6. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104), et ôtez les mains du sol. Puis intervertissez la position des jambes, faites de nouveau Padmāsana et reprenez la posture pour une même durée.

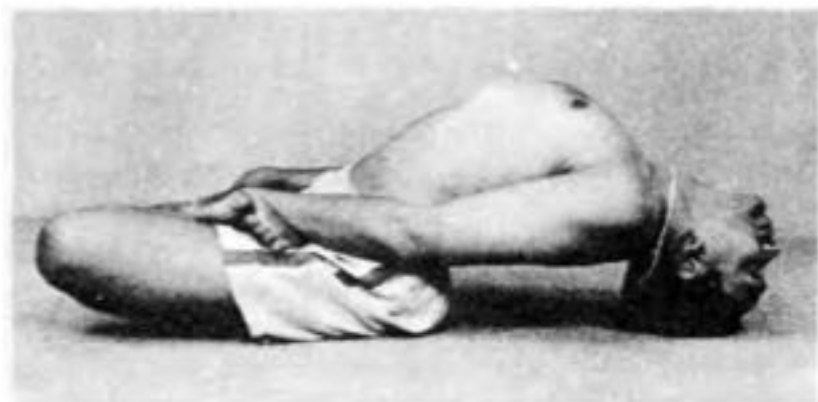
### *Effets.*

La posture exerce le foie et contrôle l'afflux de bile. Elle soigne la mauvaise haleine, purifie la langue et améliore l'élocution. C'est pourquoi elle est recommandée aux personnes qui bégaient.

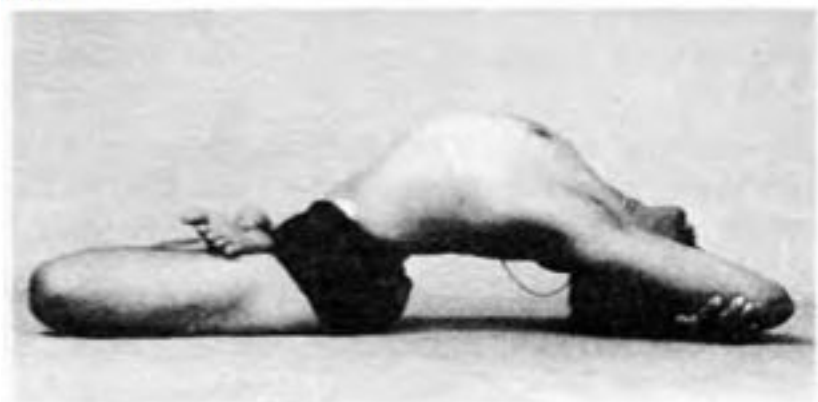
Cet āsana soulage un coccyx douloureux et aide à le remettre en place s'il a été déplacé.

## **51. *Matsyāsana* Cinq\* (photo 113)**

Matsya signifie poisson. Cette posture est dédiée à Matysa le Poisson, une Incarnation de Viṣṇu, Qui maintient l'univers et de Qui proviennent toutes choses. Elle fait allusion à l'histoire suivante : « En ce temps là, il y avait une telle corruption sur la terre que celle-ci était sur le point d'être submergée par le déluge. Viṣṇu prit la forme d'un poisson et avertit Manu (l'Adam Hindou) du désastre imminent. Puis le poisson transporta Manu, sa famille et sept grands sages dans un bateau, attaché à la corne de sa tête. Il sauva également les Veda du déluge. »



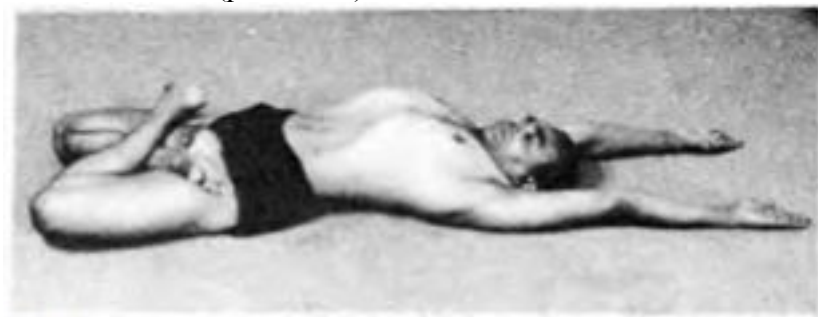
112



113

*Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).
2. Couchez-vous à plat sur le dos en gardant les jambes au contact du sol.
3. Expirez, arquez le dos en soulevant le cou et la poitrine, glissez la tête vers les fesses et appuyez-vous sur le sommet du crâne. Ramenez plus encore la tête vers les jambes en tirant avec les mains sur les jambes croisées pour augmenter la courbure du dos (photo 112).
4. Puis lâchez les jambes, pliez les bras, prenez les coudes dans les mains et reposez les avant-bras sur le sol derrière la tête (photo 113).
5. Restez dans cette position pendant trente à soixante secondes en respirant profondément.
6. Posez le dos de la tête sur le sol, couchez-vous à plat sur le dos, inspirez, puis revenez en Padmāsana, relâchez les jambes et relaxez-vous.
7. Recroisez les jambes dans l'autre sens et reprenez la posture pour la même durée.
8. S'il vous est difficile de faire les positions 3 et 4, couchez-vous à plat sur le dos en étendant les bras, droit derrière la tête (photo 114).



114

*Effets.*

La région dorsale est pleinement étirée dans cette posture et la poitrine bien ouverte. La respiration devient plus profonde. La glande thyroïde bénéficie de cet exercice grâce à l'étirement du cou. Les articulations du bassin sont assouplies. Cet āsana soulage les hémorroïdes qui sont enflammées ou qui saignent.

## 52. *Kukkuṭāsana Six\** (photo 115)

Kukkuṭa est un coq et la posture lui ressemble.



115

### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).
2. Insérez les mains dans l'espace qui se trouve entre la cuisse et le mollet, près du genou. Commencez par les doigts, puis progressivement enfoncez les mains et les bras jusqu'aux coudes.
3. Expirez, soulevez le corps du sol et prenez équilibre sur les mains en gardant les pouces joints. Restez en équilibre aussi longtemps que vous le pouvez en respirant normalement (photo 115).
4. Revenez sur le sol, relâchez les mains, intervertissez le croisement des jambes et reprenez la posture.

### *Effets.*

Cette posture renforce les poignets et la paroi abdominale.

### **53. *Garbha Piṇḍāsana* Sept\* (photo 116)**

Garbha Piṇḍa signifie l'embryon dans la matrice (garbha = matrice, piṇḍa = embryon). Dans cette variation de Padmāsana, insérez les mains et les bras dans l'espace qui se trouve entre les mollets et les cuisses jusqu'à ce que les coudes puissent se plier. Les avant-bras sont alors levés et les mains placées contre les oreilles. Ainsi la posture ressemble au fœtus de l'homme dans l'utérus, à ceci près que le fœtus est retourné, la tête en bas, et que les jambes ne sont pas croisées en Padmāsana. Le nom de la posture indique que les anciens sages connaissaient le développement du fœtus humain dans le sein de sa mère bien qu'ils n'aient alors à leur disposition que très peu d'instruments médicaux.



116

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).
2. Insérez les mains dans l'espace qui se trouve entre les cuisses et les mollets, de chaque côté.
3. Enfoncez les bras jusqu'à ce que les coudes puissent être facilement pliés.
4. Puis, en expirant soulevez les cuisses du sol, prenez équilibre sur le coccyx (l'extrémité de la colonne vertébrale) et prenez vos oreilles avec les mains (photo 116).
5. Restez dans la posture pendant 15 à 30 secondes en respirant normalement. Abaissez les jambes, dégagez les bras l'un après l'autre, redressez les jambes et relaxez-vous.
6. Intervertissez le croisement des jambes et reprenez la posture.

#### *Effets.*

Dans cette posture les organes abdominaux sont complètement contractés et le sang les irrigue largement. Cela les garde en bon état.

## 54. Gorakṣāsana Dix\* (photo 117)

Gorakṣa est un vacher. C'est une posture d'équilibre difficile et l'on est très heureux lorsque l'on a réussi à la tenir pendant quelques secondes.



117

### *Technique.*

1. Faites Padmāsana (photo 104), tendez les bras en avant et placez les mains sur le sol.
2. En vous appuyant sur les mains, soulevez les hanches du sol.
3. Étirez le buste verticalement et tenez-vous sur le sommet des genoux.
4. Étirez les cuisses et cherchez progressivement l'équilibre en retirant l'une après l'autre les mains du sol.
5. Une fois que l'équilibre est assuré, joignez les mains devant la poitrine et gardez cette position aussi longtemps que vous le pouvez (photo 117).
6. Replacez les mains sur le sol, asseyez-vous, et relâchez les jambes.
7. Changez la position des jambes et reprenez la posture pour la même durée.

### *Effets.*

En plus des avantages de Padmāsana (photo 104), cette posture développe le sens de l'équilibre. Le coccyx (l'os situé à l'extrémité de la colonne vertébrale) est assoupli par la pratique de cette posture.

## 55. *Baddha Padmāsana Six\** (photo 118)

Buddha signifie pris, contenu. Dans cette position les mains sont croisées dans le dos et on attrape les gros orteils par l'arrière. Le corps est pris entre les jambes croisées devant et les bras croisés derrière, d'où le nom.



118



119

### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104).
2. Expirez, lancez le bras gauche en arrière depuis l'épaule et approchez la main près de la cuisse droite. Attrapez le gros orteil gauche, tenez la position et inspirez.
3. De même, en expirant, lancez le bras droit en arrière depuis l'épaule, amenez la main près de la hanche gauche et attrapez le gros orteil droit (Vue de face : photo 118. Vue de dos : photo 119).
4. S'il est difficile d'attraper les orteils, étirez les épaules en arrière de façon à rapprocher les omoplates. En s'entraînant un peu à lancer les bras en arrière en expirant, on arrivera à attraper les gros orteils.
5. Si le pied droit a été placé au-dessus de la cuisse gauche, puis le pied gauche au-dessus de la cuisse droite, attrapez le gros orteil gauche d'abord, puis le droit. Si, par contre, le pied gauche est placé sur la cuisse droite, puis le pied droit sur la cuisse gauche, attrapez d'abord le gros orteil du pied qui se trouve le plus haut.
6. Rejetez au maximum la tête en arrière et faites quelques respirations profondes.
7. Inspirez profondément, puis dans une expiration, inclinez le buste en avant à partir des hanches et posez la tête sur le sol, sans lâcher les orteils. Pencher la tête en avant à partir de Baddha Padmāsana (photo 118) jusqu'à toucher le sol est appelé :

## **56. *Yoga Mudrāsana Six\** (photo 120)**

Cet āsana est particulièrement bon pour éveillez la Kunḍalinī.

8. Vous pouvez également amener alternativement la tête sur les genoux droit et gauche en expirant (photos 121 et 122).



120



121



122

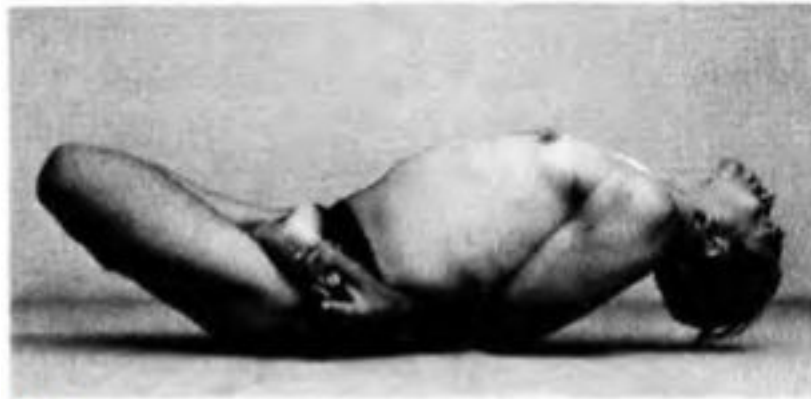
*Effets.*

Le croisement des bras derrière le dos ouvre la poitrine et augmente l'étendue du mouvement des épaules. Yoga Mudrāsana (photo 120) intensifie l'activité péristaltique, entraîne les

excréments accumulés dans le côlon ; soulage ainsi de la constipation et augmente les capacités digestives.

### 57. *Supta Vajrāsana Douze*\* (photo 124)

Supta signifie être couché. Vajra est la foudre, l'arme d'Indra, le roi des dieux. C'est un āsana difficile qui demande beaucoup d'entraînement.



123



124

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104). Puis, faites Baddha Padmāsana (photo 118).
2. Expirez, dégagiez les genoux et les cuisses du sol et basculez en arrière sur le sol (photo 123). Faites deux respirations.
3. Étirez le cou en arrière et posez le sommet du crâne sur le sol, puis arquez le dos vers le haut.
4. Sans lâcher à aucun moment les orteils, expirez et abaissez les genoux et les cuisses vers le sol (photo 124). Le sommet du crâne, les coudes, les avant-bras croisés derrière le dos et les fesses sont alors les seules parties du corps en contact avec le sol.
5. Restez dans la posture pendant quelques secondes. Expirez, lâchez les orteils, décroisez les mains et asseyez-vous en Padmāsana (photo 104). Puis, redressez les jambes et relaxez-vous.
6. Intervertissez la position des jambes et reprenez la posture.

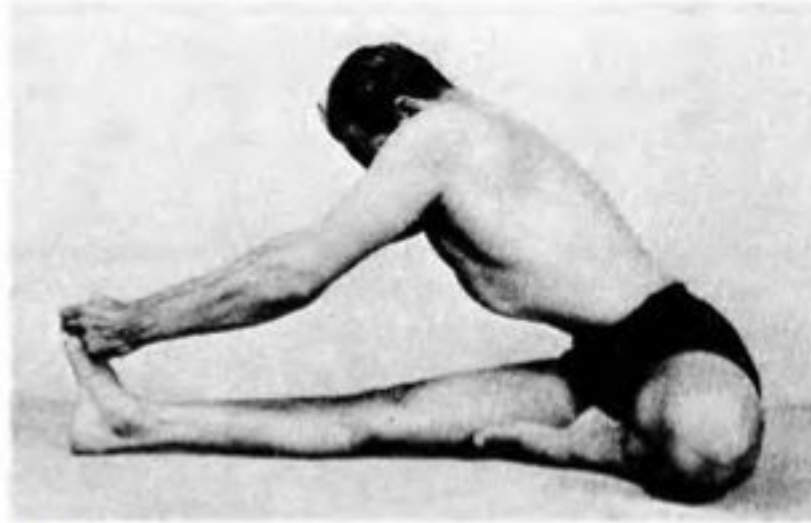
#### *Effets.*

La région dorsale est pleinement étirée dans cette posture et ainsi la poitrine est pleinement

ouverte. Grâce à l'étirement du cou, la glande thyroïde bénéficie de cet exercice. Les articulations de la hanche sont assouplies. Un fois cette posture maîtrisée, Matsyāsana (photo 113) vous paraîtra un jeu d'enfant.

## 58. *Mahā Mudrā* Cinq\* (photo 125)

Mahā signifie grand ou noble. Mudrā signifie qui scelle, qui verrouille. Dans cette posture assise, les ouvertures du haut et du bas du corps sont fermement serrées et fermées.



125

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées droit devant vous (photo 77).
2. Pliez le genou gauche et glissez-le vers la gauche en gardant l'extérieur de la cuisse et du mollet gauches sur le sol.
3. Placez le talon gauche contre l'intérieur de la cuisse gauche près du périnée. Le gros orteil du pied gauche doit toucher l'intérieur de la cuisse droite. Il doit y avoir un angle droit entre la jambe droite tendue et la jambe gauche pliée.
4. Allongez les bras en avant vers le pied droit et accrochez le gros orteil avec les pouces et les index.
5. Inclinez la tête vers le buste jusqu'à ce que le menton s'appuie dans le creux qui se trouve entre les deux clavicules au-dessus du sternum.
6. Gardez la colonne vertébrale pleinement étirée et ne laissez pas la jambe droite tourner vers la droite.
7. Inspirez à fond. Contractez tout l'abdomen de l'anus jusqu'au diaphragme. Aspirez l'abdomen vers la colonne vertébrale et en haut vers le diaphragme.
8. Relâchez la tension abdominale, puis expirez, inspirez de nouveau, retenez votre respiration, et contractez de nouveau tout l'abdomen. Tenez la posture décrite ci-dessus pendant une à trois minutes (photo 125).
9. Relâchez la tension abdominale, expirez, relevez la tête, relâchez les mains et redressez la jambe pliée.
10. Recommencez de l'autre côté en gardant la jambe gauche tendue et la jambe droite pliée, pendant une durée identique.

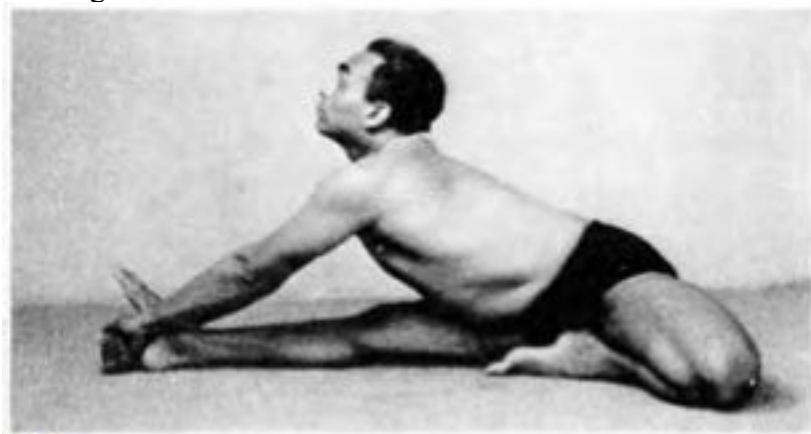
### *Effets.*

Cet āsana tonifie les organes abdominaux, les reins et les glandes surrénales. Les femmes souffrant d'une descente de la matrice sont soulagées car cet āsana ramène l'utérus vers le haut dans sa position normale. Les personnes souffrant de la rate ou d'une inflammation de la prostate, auront intérêt à rester dans cette posture plus longtemps. Elle soigne également les indigestions.

« Mahāmudrā détruit la mort et supprime de nombreuses autres souffrances. » « Il n'y a rien que l'on ne puisse manger ou que l'on doive éviter de manger (si on l'a pratiquée). Toute nourriture quelle qu'en soit le goût est digérée même si elle est mortellement empoisonnée. » « Celui qui pratique Mahāmudrā ne craint pas la tuberculose, la lèpre, les hémorroïdes, l'inflammation de la rate, l'indigestion ni les autres maladies chroniques. » (*Hatha Yoga Pradīpikā*, chapitre 3, versets 14, 16 et 17.)

## 59. *Jānu Śīrṣāsana* Cinq\* (photo 127)

Jānu signifie le genou, Śīrṣa la tête. Pour faire cette posture, asseyez-vous avec une jambe allongée sur le sol, et l'autre pliée au genou. Puis, avec les deux mains attrapez le pied de la jambe tendue et posez la tête sur le genou.



126

### Technique.

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou gauche, amenez-le vers la gauche en laissant l'extérieur de la cuisse et du mollet gauches sur le sol.
3. Placez le talon gauche contre l'intérieur de la cuisse gauche près du périnée. Le gros orteil gauche doit toucher l'intérieur de la cuisse droite. Les deux jambes forment un angle obtus. La ligne genou-cuisse gauche ne doit pas former un angle droit avec la jambe droite étirée. Essayez de repousser le genou gauche le plus loin possible vers l'arrière, pour que le corps s'étire depuis la jambe pliée.
4. Allongez les bras en avant vers le pied droit et prenez-le avec les mains. Attrapez d'abord les orteils du pied droit, puis progressivement la plante du pied, puis le talon, et enfin étirez à fond les bras et attrapez un poignet avec l'autre main, en entourant le pied de la jambe tendue (photo 126).
5. Gardez la jambe droite étirée pendant toute la durée de la posture en tendant le genou. Veillez à ce que l'arrière du genou droit touche le sol.
6. En expirant, avancez le buste et le bassin en pliant et en ouvrant les coudes, et posez d'abord le front, puis le nez, puis les lèvres et enfin le menton au-delà du genou droit (photo 127). Puis la même chose de chaque côté du genou droit (photos 128 et 129). Le pied droit s'inclinera vers la droite au début. Empêchez la jambe de tourner.

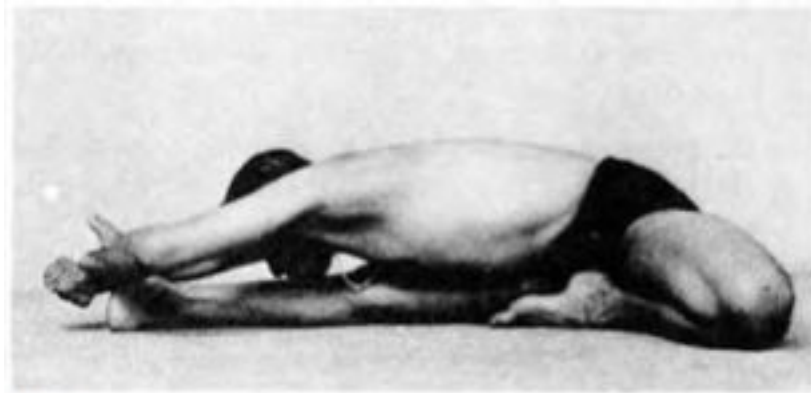
7. Étirez le dos à fond, allongez le buste et le bassin en avant et maintenez la poitrine en contact avec la cuisse droite.

8. Tenez la posture pendant une demi-minute à une minute, en respirant profondément. On peut aussi faire la posture en rétention après chaque expiration.

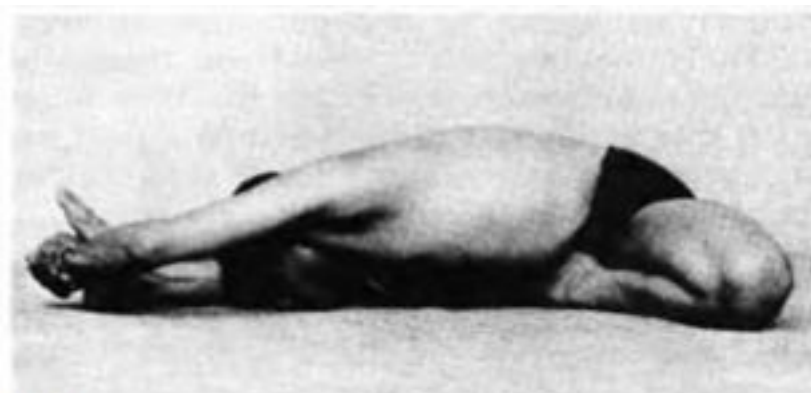
9. Inspirez, relevez la tête et le buste, étirez les bras et regardez devant vous pendant quelques secondes, en étirant la colonne vertébrale et en essayant de la rendre concave (photo 126).

10. Relâchez le pied droit, allongez la jambe gauche et revenez en position 1.

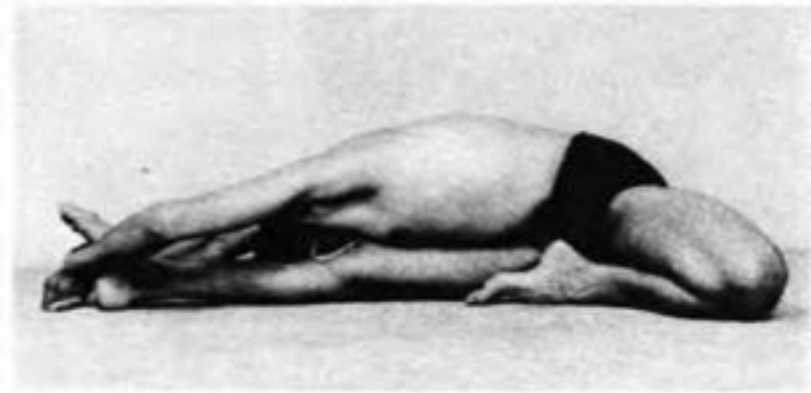
11. Refaites la posture en allongeant la jambe gauche et en pliant la jambe droite. Maintenez la posture pendant une durée égale de chaque côté.



127



128



129

#### *Effets.*

Cet āsana tonifie le foie et la rate et de ce fait aide la digestion. Il tonifie et active également les reins. Cet effet sur les reins peut être ressenti quand on exécute la posture comme il est expliqué ci-dessus.

Les personnes souffrant d'hypertrophie de la prostate auront intérêt à rester plus longtemps dans cette posture. Ils doivent faire cet āsana ainsi que Sarvāṅgāsana (photo 223).

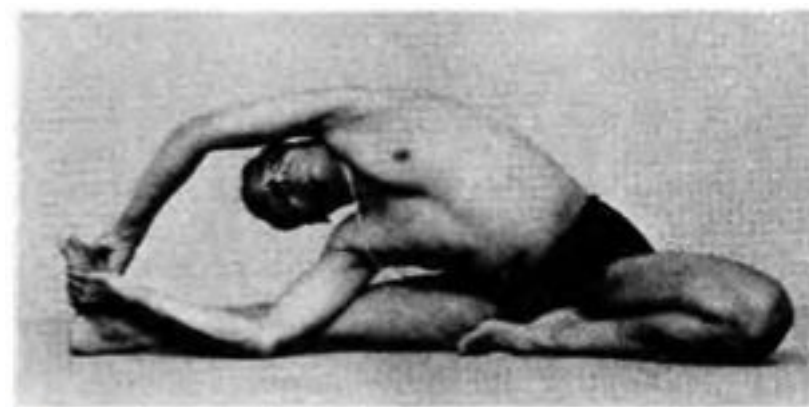
Cette posture est à recommander également aux personnes souffrant d'hypothermie chronique.

## 60. *Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana* Neuf\* (photo 132)

Parivṛtta signifie tourne autour, retourné, jānu signifie le genou, et śīrṣa la tête. Dans cette variation de Jānu Śīrṣāsana, une jambe est étirée sur le sol, l'autre est pliée au genou, le buste et le bassin sont tournés, les deux mains prennent le pied de la jambe tendue, et l'arrière de la tête est placé sur le genou de la jambe tendue en inclinant la colonne vertébrale en arrière.



130



131

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou gauche, amenez-le vers la gauche en laissant l'extérieur de la cuisse et du mollet gauches sur le sol.
3. Placez le talon gauche contre l'intérieur de la cuisse gauche près du périnée. Le gros orteil gauche doit toucher l'intérieur de la cuisse droite. Les deux jambes forment un angle obtus. Étirez le genou gauche le plus loin possible vers l'arrière.
4. Tournez le buste et le bassin vers la gauche.
5. Allongez le bras droit vers la jambe droite qui est tendue. Tournez l'avant-bras et le

poignet droits de manière à avoir le pouce qui pointe vers le sol, et le petit doigt qui pointe en l'air. Puis, prenez le côté intérieur du pied droit avec la main droite (photo 130).

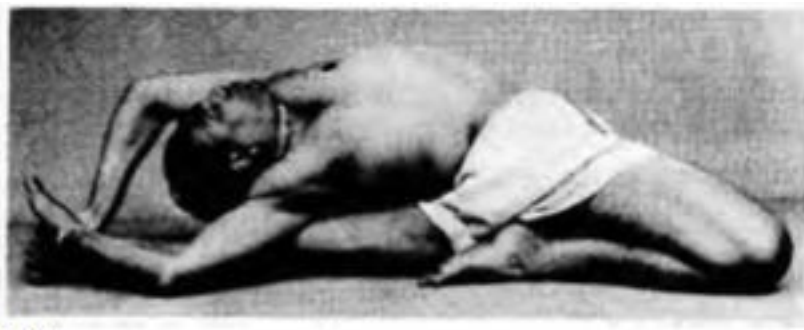
6. Rejetez le buste en arrière, étirez le bras gauche au-dessus de la tête en plaçant le poignet vers le haut, et prenez le côté extérieur du pied droit avec la main gauche. Là aussi le pouce gauche pointe vers le sol et le petit doigt pointe vers le haut (photo 131).

7. Pliez et écartez les coudes. Expirez, tournez le buste vers le haut, avancez la tête entre les bras et posez-la sur le genou droit. Essayez de toucher le côté intérieur de la rotule droite avec l'épaule droite de manière à avoir l'arrière des côtes droites qui touche le genou droit. Étirez le genou gauche plié encore plus loin en arrière et étirez le côté gauche des côtes (photo 132).

8. Maintenez la posture pendant environ vingt secondes. La respiration sera courte et rapide en raison de la contraction de l'abdomen.

9. Inspirez, relâchez les mains, placez le buste et le bassin dans leur position primitive face à la jambe droite étirée, relevez la tête et allongez la jambe gauche pour revenir en position 1.

10. Faites la posture de l'autre côté en pliant le genou droit et en gardant la jambe gauche tendue. Tournez le buste et le bassin vers la droite jusqu'à faire face au genou droit plié et étirez le bras gauche vers le pied gauche. Tournez l'avant-bras et le poignet gauches de manière à avoir le pouce qui pointe vers le sol. Prenez le côté intérieur du pied gauche avec la main gauche, amenez le bras droit au-dessus de la tête et attrapez le bord extérieur du pied gauche près du talon. Puis posez l'arrière de la tête sur le genou gauche et essayez de toucher le côté intérieur de la rotule gauche avec l'arrière de l'épaule gauche de manière à avoir l'arrière des côtes gauches qui touche le genou gauche et étirez le côté droit des côtes. Maintenez la posture de ce côté pendant aussi longtemps que de l'autre côté.



132

#### *Effets.*

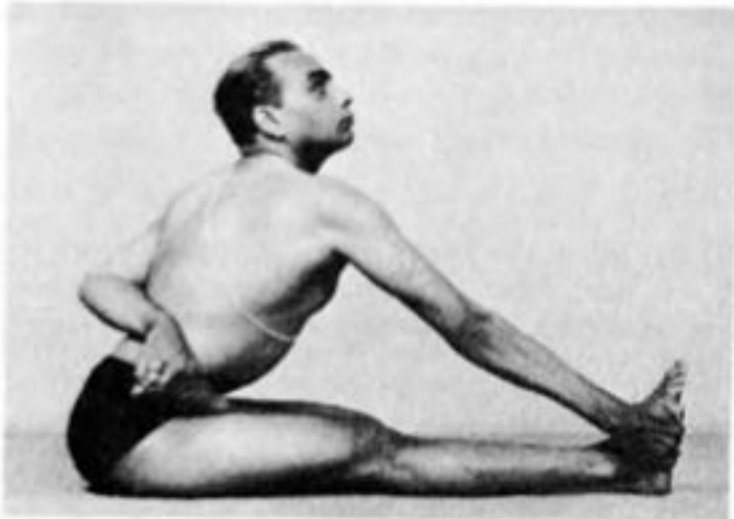
En plus des effets mentionnés sur Jānu Śīrṣāsana (photo 127), cette posture stimule la circulation du sang vers la colonne vertébrale et soulage les douleurs du dos. Dans Jānu Śīrṣāsana les organes abdominaux sont contractés, ici chaque côté de l'abdomen est étiré. C'est une posture très tonifiante.

### **61. *Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana Huit\** (photo 135)**

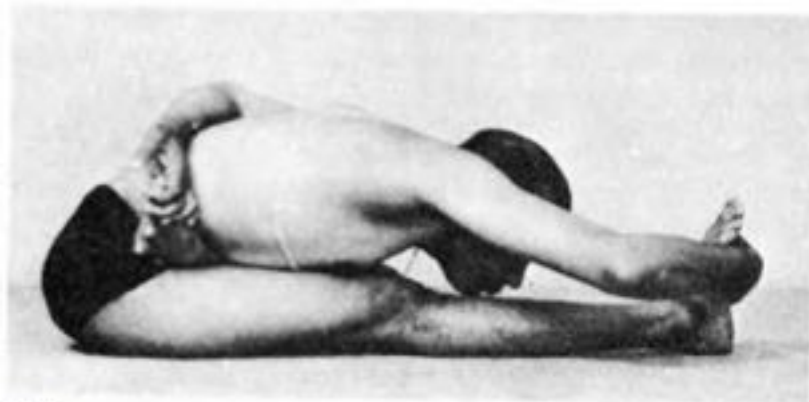
Ardha signifie demi, baddha signifie attrapé, retenu, et padma le lotus. Paśchimottānāsana (photo 160) est la posture où la partie arrière de tout le corps reçoit un étirement intense.



133



134



135

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez la jambe gauche et placez le pied gauche sur la cuisse droite. Le talon gauche doit appuyer sur le nombril et les orteils doivent être étirés et pointés. C'est la posture du demi-lotus.
3. Entourez le dos avec le bras gauche, et en expirant attrapez le gros orteil du pied gauche.

S'il est difficile d'attraper l'orteil, rejetez l'épaule gauche en arrière.

4. Après avoir attrapé le gros orteil, rapprochez de la jambe droite le genou gauche plié. Étirez le bras droit en avant et avec la main droite attrapez le pied droit, la paume de la main touchant la plante du pied (photos 133 et 134).

5. Inspirez, allongez le dos et regardez droit devant vous pendant quelques secondes, en tenant toujours le gros orteil gauche.

6. Expirez, étirez le buste et le bassin en avant en pliant le coude droit vers l'extérieur. Posez le front, puis le nez, puis les lèvres, et enfin le menton sur le genou droit (photo 135).

7. Les premiers temps, le genou de la jambe allongée se pliera. Les muscles de la cuisse devront être tendus et toute la surface arrière de la jambe allongée devra toucher le sol.

8. Maintenez la posture pendant trente à soixante secondes, en respirante régulièrement.

9. Inspirez, relevez la tête et le buste, lâchez les mains, allongez la jambe gauche et revenez en position 1.

10. Refaites la posture de l'autre côté, avec la jambe gauche étirée au sol, le genou droit plié et le pied droit sur la cuisse gauche. Maintenez la posture pendant une durée égale de chaque côté.

11. Si vous ne pouvez pas attraper le gros orteil en passant votre bras derrière le dos, prenez votre jambe étirée avec les deux mains, en suivant la même technique pour le reste (photos 136 et 137).



136



137

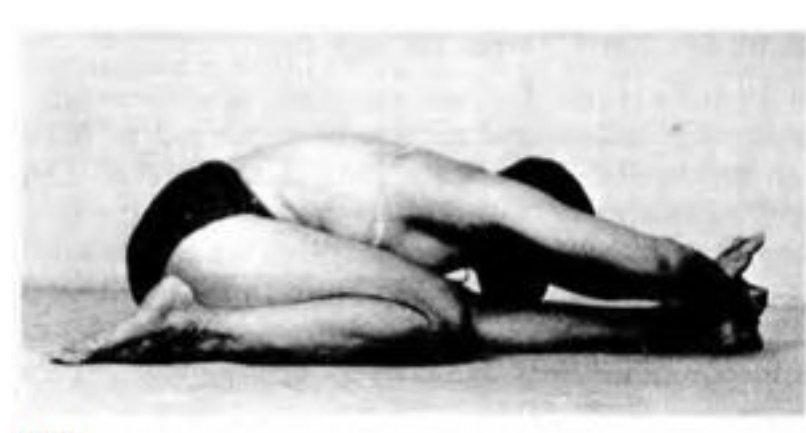
### *Effets.*

Grâce au demi-lotus, les genoux s'assouplissent suffisamment pour préparer à la posture du lotus complet. En plaçant le menton sur le genou de la jambe tendue, le genou plié est rapproché de la jambe tendue. Cela produit un bon étirement des organes abdominaux et de la région du nombril. Ceux-ci, ainsi que les organes génitaux reçoivent un afflux de sang. Le nombril est considéré

comme étant un centre nerveux, et le Svādhiṣṭhāna Cakra, l'un des éléments de purification et de régulation du système nerveux est situé à cet endroit. Ce cakra correspond au plexus hypo-gastric. Cette posture est recommandée aux personnes ayant des épaules arrondies et tombant en avant.

## 62. *Triaṅgā Mukhaikapāda Paśchimottānāsana* Cinq\* (photo 139)

Trianga signifie trois membres ou parties de membres. Dans cette posture, les trois parties sont les pieds, les genoux et les fesses. Mukhaikapāda (association de trois mots, mukha : le visage, eka : un, et pāda : la jambe ou le pied) correspond au visage (ou la bouche) touchant une jambe (étirée). Dans Paśchimottānāsana (photo 160) l'arrière de tout le corps reçoit un étirement intense.



### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez la jambe droite et placez le pied en arrière. Placez-le à côté de l'articulation de la hanche, les orteils étirés en arrière et posés au sol. Le côté intérieur du mollet droit touche le côté extérieur de la cuisse droite.
3. Équilibrerez-vous en mettant le poids du corps sur le genou plié. Au début, le corps penche du côté de la jambe tendue, et le pied de cette jambe tourne vers l'extérieur. Apprenez à vous équilibrer dans cette position en gardant le pied et les orteils étirés et pointés en avant.
4. Maintenant prenez le pied gauche avec vos deux mains en agrippant les côtés de la plante

du pied. Si vous le pouvez, entourez le pied gauche avec vos poignets en étirant le buste et le bassin en avant (photo 138). Faites deux cycles respiratoires profonds. En général, il faut plusieurs mois avant de pouvoir entourer le pied avec les poignets de cette façon, aussi ne vous désespérez pas après les premières tentatives.

5. Joignez les genoux, expirez et étirez-vous en avant. Posez d'abord le front, puis le nez, ensuite les lèvres et enfin le menton sur le genou gauche (photo 139). Pour cela, écartez les coudes et poussez le buste et le bassin en avant en expirant.

6. Ne posez pas le coude gauche sur le sol. Au début, on perd l'équilibre et on culbute du côté de la jambe tendue. Le buste et le bassin doivent donc être inclinés vers le côté de la jambe pliée et le poids du corps doit être pris sur le genou plié.

7. Restez dans cette position pendant une demi-minute à une minute, en respirant régulièrement.

8. Inspirez, relevez la tête et le buste, défaitez les mains, allongez la jambe et revenez en position 1.

9. Faites la posture de l'autre côté, en allongeant la jambe droite, genou gauche plié et le pied gauche près de l'articulation de la hanche gauche. Restez dans la posture pendant le même laps de temps de chaque côté.

#### *Effets.*

Cet āsana est recommandé aux personnes souffrant d'affaissement des voûtes plantaires et de pieds plats. Il guérit les entorses de la cheville et du genou, et réduit le gonflement des jambes.

De même que Jānu Śīrṣāsana (photo 127) et Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (photo 135), cet āsana tonifie les organes abdominaux et en empêche la paresse. Nous maltraitons nos organes abdominaux par gourmandise ou en nous conformant à des convenances sociales. Ils sont cause de la majorité des maladies, et les anciens sages insistaient sur l'importance de leur santé en vue du bonheur, de la paix de l'esprit et d'une longue vie. Ces āsana en flexion en avant maintiennent les organes abdominaux en bonne santé et leur permettent de bien fonctionner. En plus de maintenir les muscles en bonne forme, ils agissent également sur les organes.

### **63. Krounchāsana Dix\* (photos 141 et 142)**

Krounca signifie héron. C'est également le nom d'un mont qui passé pour être le petit fils de l'Himālaya, et qui aurait été transpercé par Kārtikeya, le dieu de la guerre, et par Paraśurāma, la sixième incarnation de Viṣṇu. Dans cette posture en flexion avant une jambe est pliée en arrière, le pied placé à côté de l'articulation de la hanche, tandis que l'autre jambe est levée verticalement, les mains attrapant le pied. Le menton est placé sur le genou de la jambe levée. Celle-ci ressemble au cou allongé du héron et à sa tête ; elle ressemble aussi à un précipice. D'où le nom de la posture.



140



141



142

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez la jambe droite et placez le pied droit en arrière, à côté de l'articulation de la hanche, les orteils étirés en arrière et posés au sol. Le côté intérieur du mollet droit touche le côté extérieur de la cuisse droite. Joignez les genoux.
3. En expirant, pliez le genou gauche, attrapez le pied gauche avec les deux mains, et levez

la jambe gauche verticalement (photo 140).

4. Étirez à fond la jambe gauche en gardant le dos plat. Après quelques cycles respiratoires dans cette position, avancez, en expirant, la tête et le buste et en même temps essayez de rapprocher la jambe gauche afin de poser le menton sur le genou (photos 141 et 142).

5. Maintenez la posture pendant vingt à trente secondes en respirant profondément. Le genou de la jambe pliée ne doit pas quitter le sol pendant que le menton est posé sur le genou de la jambe tendue.

6. En inspirant laissez aller en arrière la tête et le buste (photo 140), baissez la jambe gauche, lâchez les mains, et allongez la jambe droite en avant, pour retourner en position 1.

7. Faites la posture de l'autre côté, en pliant le genou gauche, le pied gauche à côté de la hanche gauche, puis levez la jambe droite. Tenez la posture pendant le même laps de temps de chaque côté.

#### *Effets.*

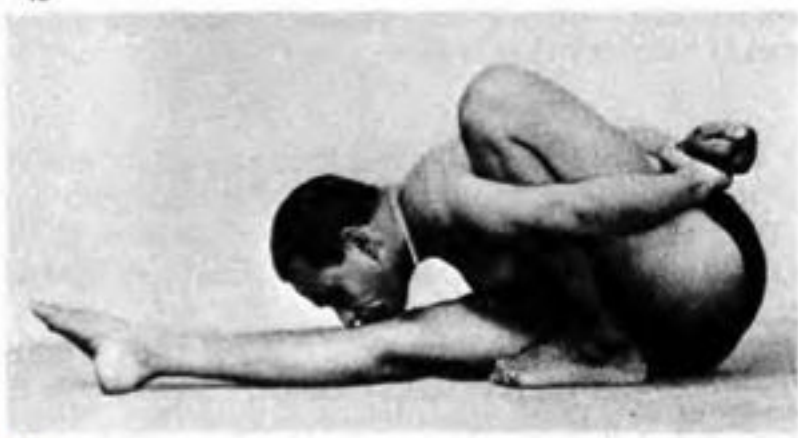
Cette posture peut être faite en prolongement de Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (photo 139). Elle est plus difficile à faire que Paśchimottānāsana (photo 160) et en conséquence ses effets sont plus importants. Elle exerce les muscles des jambes et leur donne une extension maximum. Les organes abdominaux sont également régénérés.

## **64. *Marīchyaśana I* Cinq\* (photo 144)**

Cet āsana est dédié au sage Marīchi, fils du Créateur, Brahmā. Marīchi était le grand-père de Sūrya (le dieu Soleil).



143



144

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).

2. Pliez le genou gauche et placez la plante du pied et le talon gauches à plat sur le sol. Le tibia de la jambe gauche doit être perpendiculaire au sol et le mollet doit toucher la cuisse. Le talon gauche est placé près du périnée. L'intérieur du pied gauche doit toucher l'intérieur de la cuisse droite étirée.

3. Amenez l'épaule gauche en avant jusqu'à ce que l'aisselle touche le tibia gauche. Avec le bras gauche tournez autour du tibia et de la cuisse gauches, pliez le coude et lancez l'avant-bras derrière le dos au niveau de la taille. Puis placez la main droite derrière le dos et enserrez le poignet gauche avec la main droite ou vice versa. Si c'est impossible, alors attrapez les paumes ou les doigts (photo 143).

4. Maintenant tournez la colonne vertébrale vers la gauche, en gardant la jambe droite tendue. Restez dans cette position en regardant vers le gros orteil droit, le temps de quelques respirations profondes.

5. En expirant penchez-vous en avant. Posez le front, puis le nez, ensuite les lèvres et enfin le menton sur le genou droit (photo 144). Dans cette position les épaules sont parallèles au sol et la respiration doit être normale. Restez dans la posture pendant environ trente secondes et veillez à ce que la face arrière de toute la jambe soit en contact avec le sol.

6. Inspirez, relevez la tête (photo 143), défaites les mains, allongez la jambe gauche et revenez en position 1.

7. Faites la posture de l'autre côté pendant une durée égale.

### *Effets.*

En pratiquant cet āsana les doigts deviennent plus forts. Dans les précédents āsana à savoir, Jānu Śīrṣāsana (photo 127), Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (photo 135) et Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (photo 139), les organes abdominaux sont contractés à l'aide des mains qui agrippent la jambe. Dans cette posture les mains ne tiennent pas les jambes. Pour se pencher en avant et pour que le menton se pose sur le genou de la jambe tendue, les organes abdominaux doivent se contracter fortement. Cela crée une meilleure circulation du sang autour de ces organes et les maintient en bonne santé. Au début il est très difficile de se pencher en avant si peu que ce soit après avoir attrapé les mains derrière le dos, mais on y parvient peu à peu avec la pratique. Dans cette posture la région dorsale également est exercée.

*Note.* Ces quatre postures, Jānu Śīrṣāsana, Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana, Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana et Marīchyāsana I, sont des postures préparatoires à un bon Paśchimottānāsana (photo 161). Pour beaucoup de personnes il est difficile d'attraper les pieds dans Paśchimottānāsana (photo 160) même après de longs efforts. Ces quatre āsana rendent les jambes et le dos suffisamment souples pour que peu à peu on arrive à faire Paśchimottānāsana (photo 161) correctement, comme il est décrit plus loin. Lorsque l'on peut les faire avec aisance, ces quatre āsana seront pratiqués une ou deux fois par semaine et non plus quotidiennement.

## 65. *Marīchyāsana II Six\** (photos 146 et 147)



145

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez la jambe gauche au genou et placez le pied gauche à la base de la cuisse droite. Le talon gauche doit faire pression sur le nombril et les orteils doivent être étirés et pointés. La jambe gauche se trouve ainsi en demi-Padmāsana.
3. Pliez la jambe droite au genou. Placez la plante et le talon du pied droit à plat sur le sol. Placez le tibia de la jambe droite perpendiculairement au sol de façon à ce que la cuisse droite et le

mollet droit se touchent et que le talon droit touche le périnée.

4. Penchez-vous légèrement en avant, étirez l'épaule droite en avant jusqu'à ce que l'aisselle droite touche le tibia droit. En expirant, entourez avec le bras droit le tibia et la cuisse droites, pliez le coude droit et tournez l'avant-bras dans le dos au niveau de la taille. Puis avancez la main gauche derrière le dos et serrez le poignet de la main droite avec la main gauche (photo 145).

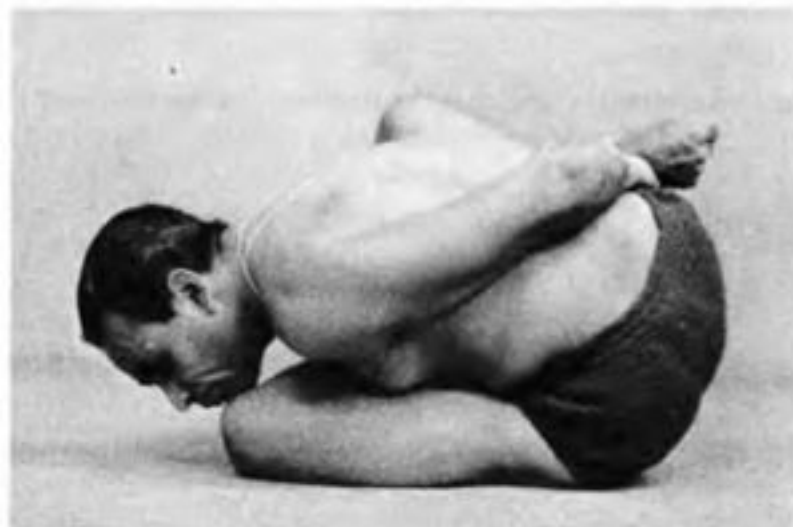
5. Étirez la colonne vertébrale vers le haut et maintenez cette position pendant quelques secondes en respirant profondément.

6. En expirant avancez le buste et la tête, puis posez la tête sur le genou gauche plié. Étirez le cou et posez alors le menton sur le genou gauche (photos 146 et 147). Refaites ce mouvement trois ou quatre fois, en inspirant quand vous vous relevez et en expirant quand vous vous baissez.

7. Inspirez, relevez le buste et la tête, lâchez les mains, tendez les jambes, puis faites la posture de l'autre côté pendant une durée égale.



146



147

### *Effets.*

Cette posture est une forme intensifiée de Marīchyasana I (photo 144), ses effets sont donc plus grands. Le talon posé sur le nombril fait une pression plus importante sur l'abdomen, de sorte que les organes abdominaux sont encore plus tonifiés, plus fortifiés, et la digestion est facilitée.

## 66. *Upaviṣṭha Koṇāsana* Neuf\* (photo 151)

Upaviṣṭha signifie assis. Koṇa signifie angle.



148



149



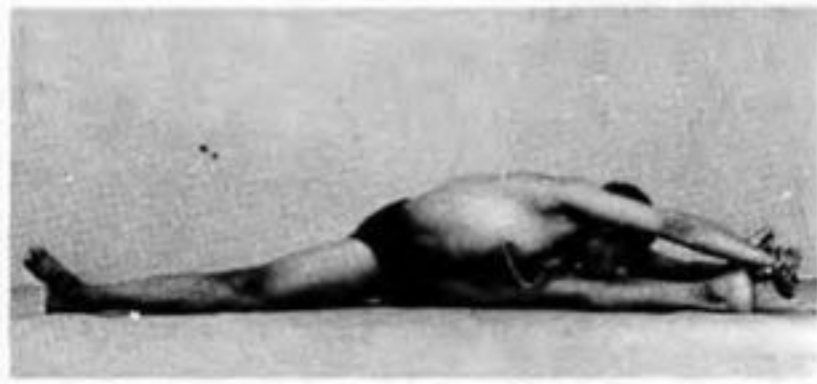
150



151

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. L'une après l'autre, écartez les jambes sur les côtés en ouvrant l'angle le plus possible. Pendant que vous écartez les jambes, elles doivent être constamment tendues et l'arrière de toute la jambe doit être en contact avec le sol.
3. Attrapez le gros orteil de chaque pied avec le pouce, l'index et le majeur de chaque main.
4. Maintenez la colonne vertébrale droite et étirez les côtes. Montez fort le diaphragme et gardez la posture pendant quelques secondes en respirant profondément (photo 148).
5. En expirant, penchez-vous en avant et posez la tête sur le sol (photo 149). Puis étirez le cou et posez le menton sur le sol (photo 150).
6. Puis, attrapez les pieds avec les mains et essayez de poser la poitrine sur le sol (photo 151). Restez dans cette posture pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.
7. Inspirez, relevez le buste (photo 148), lâchez les pieds, ramenez-les au centre et relaxez-vous.
8. Attrapez le pied gauche avec les deux mains, et en expirant posez le menton sur le genou gauche (photo 152). Inspirez et relevez la tête et le buste. Maintenant attrapez le pied droit et en expirant posez le menton sur le genou droit. Inspirez, relevez la tête et le buste, lâchez les mains, ramenez les pieds au centre et relaxez-vous.



152

*Effets.*

Cet āsana donne de l'extension à l'arrière du genou, aide le sang à circuler largement dans la région pelvienne et la maintient en bonne santé. Il prévient le développement des hernies, dont il peut guérir les cas bénins, et soulage les douleurs sciatiques. Du fait que cet āsana a pour effet de rendre les règles plus régulières, d'en contrôler l'abondance et de stimuler les ovaires, il est un bienfait pour les femmes.

## 67. *Paśchimottānāsana Six\** (photo 161)

(Est appelé également *Ugrāsana* ou *Brahmacharyāsana*)

Paschima signifie littéralement l'Ouest. Il indique l'arrière de tout le corps depuis la tête jusqu'aux talons. Le côté antérieur, ou l'Est, est l'avant du corps depuis le visage jusqu'aux orteils. Le sommet de la tête est le côté supérieur, ou le Nord, tandis que les plantes de pieds et les talons sont le côté inférieur du corps, ou le Sud. Dans cet āsana, l'arrière de tout le corps est étiré intensément, d'où le nom.

Ugra signifie redoutable, puissant et noble. Brahmacharya signifie étude religieuse, modération et célibat.



153



154



155



156

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol des jambes allongées en avant. Posez les paumes au sol à côté des hanches. Faites quelques respirations profondes (photo 77).

2. En expirant, étirez les mains et attrapez les orteils. Prenez le gros orteil de chaque pied avec le pouce, l'index et le majeur de la main correspondante (photo 153).

3. Étirez la colonne vertébrale et essayez de rendre votre dos concave. Au début, le dos formera une bosse. Cela est dû au fait que vous n'étirez la colonne que depuis la région des épaules. Apprenez à la flétrir depuis la base du bassin, et étirez aussi les bras depuis les épaules. Alors la bosse disparaîtra et le dos deviendra plat comme sur la photo 153. Faites quelques respirations profondes.

4. Maintenant expirez, pliez et écartez les coudes, et en les utilisant comme des leviers, avancez le buste et touchez vos genoux avec le front (photo 154). Petit à petit posez les coudes sur le sol, étirez le cou et le buste, touchez vos genoux avec le nez puis avec les lèvres (photo 155).

5. Quand cela devient aisé, faites un effort supplémentaire pour attraper les plantes de pieds et posez le menton sur les genoux (photo 156).

6. Quand cela devient aisé également, joignez les mains en croisant les doigts et posez le menton sur les tibias au-delà des genoux (photo 157).

7. Quand la position 6 devient aisée, prenez la paume de la main droite avec la main gauche, ou vice versa, au-delà des pieds, en maintenant le dos concave (photo 158). Faites quelques respirations profondes.

8. En expirant, posez le menton sur les tibias au-delà des genoux (photo 159).

9. Si la position 8 devient également aisée, attrapez le poignet droit avec la main gauche, ou vice versa, et posez le menton sur les tibias, au-delà des genoux (photo 160).

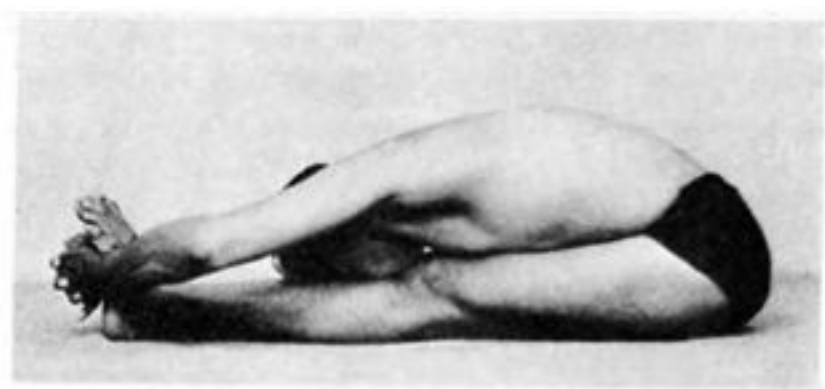
10. Veillez à ce que l'arrière des genoux soit fermement en contact avec le sol. Dans les premiers temps de l'entraînement les genoux se soulèveront du sol. Tendez les muscles de l'arrière de la cuisse et avancez le buste. Alors l'arrière des genoux sera appuyé sur le sol.

11. Essayez de rester dans celle des positions indiquées que vous pouvez tenir pendant une à cinq minutes, en respirant régulièrement.

12. Les élèves avancés peuvent allonger les mains, poser les paumes sur le sol, joindre les pouces au-delà des pieds et poser le menton sur les tibias au-delà des genoux (photo 161). Tenez pendant une à deux minutes en respirant régulièrement.

13. Inspirez, relevez la tête et relaxez-vous.

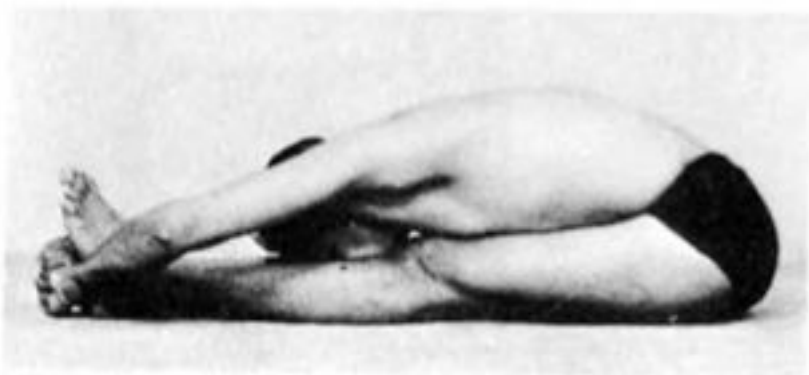
14. On ne doit sentir aucun effort dans le dos lorsque Paśchimottānāsana est fait correctement (photo 162).



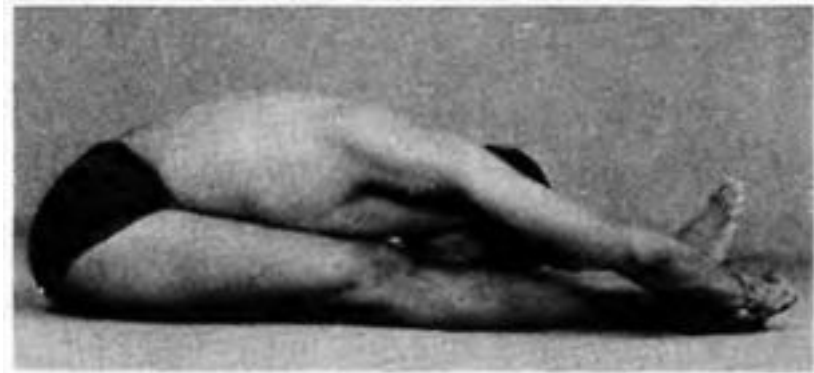
157



158



159

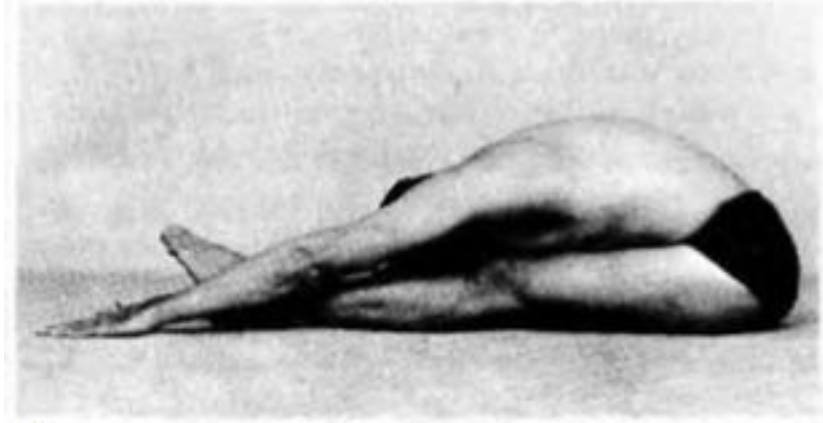


160

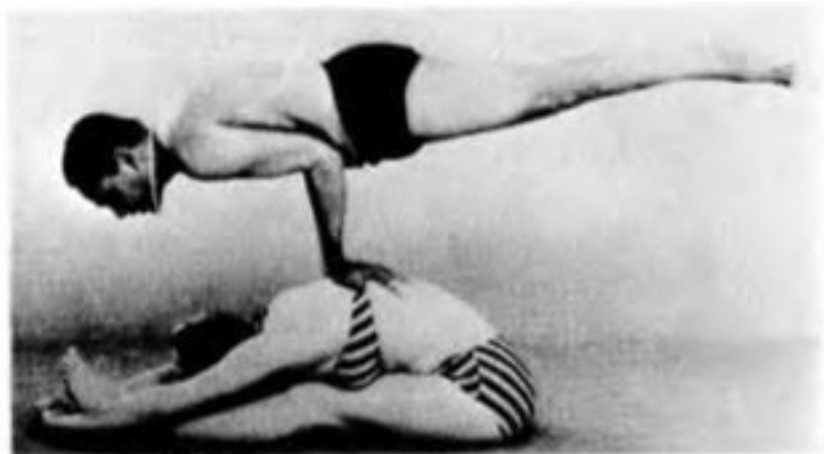
*Effets.*

Cet āsana tonifie les organes abdominaux et empêche leur paresse. Il tonifie également les reins, régénère la colonne vertébrale toute entière et améliore la digestion.

La colonne vertébrale des animaux est horizontale et leur cœur se trouve dessous. Cela les maintient en bonne santé et leur donne une grande endurance. Chez les humains, la colonne est verticale et le cœur n'est pas dessous, c'est pourquoi ils ressentent vite de l'épuisement et sont également sujets aux troubles cardiaques. Dans Paśchimottānāsana la colonne est maintenue en ligne droite horizontale et le cœur se trouve à un niveau inférieur par rapport à la colonne. Un bon travail dans cette posture est un massage du cœur, de la colonne vertébrale et des organes abdominaux, qui se sentent revigorés tandis que l'esprit est reposé. Grâce à la forte extension dont bénéficie le bassin, un sang bien oxygéné circule dans cette région et nourrit abondamment les gonades. Cela accroît la vitalité, aide à guérir l'impuissance et permet également de contrôler le besoin sexuel. D'où le nom de Brahmacharyāsana donné à cet āsana. Brahmacharya signifie le célibat et un Brahmachāri est celui qui a maîtrisé le besoin sexuel.



161



162

### **68. *Parivṛtta Paśchimottānāsana Neuf\** (photo 165)**

Parivṛtta signifie tourné autour, retourné. Paschima signifie littéralement l’Ouest et se réfère à l’arrière de tout le corps depuis la tête jusqu’aux talons. Uttāna signifie un étirement intense. C’est une variation en torsion de Paśchimottānāsana.



163

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant. Tendez les genoux et mettez en contact les deux genoux, les deux chevilles et les deux gros orteils (photo 77).
2. En expirant, tendez le bras droit vers le pied gauche. Tournez l’avant-bras et le poignet droits afin que le pouce droit pointe vers le sol et le petit doigt droit vers le haut. Puis avec la main droite prenez le côté extérieur du pied gauche. Inspirez.
3. Maintenant expirez et étirez le bras gauche au-dessus de l’avant-bras droit en gardant le poignet gauche tourné vers le haut. Tournez l’avant-bras et le poignet gauches de façon à avoir le pouce pointé vers le sol et le petit doigt pointé vers le haut. Prenez le côté extérieur du pied droit (photo 163) et inspirez.
4. Expirez et tournez le buste à environ 90° vers la gauche en pliant et en écartant les coudes

(photo 164). Inspirez. Expirez en avançant la tête entre les bras et en regardant en haut. La partie arrière du bras droit près de l'aisselle sera posée en travers du genou gauche. Essayez de poser la partie latérale des côtes droites sur la cuisse gauche (Vue de face : photo 165. Vue de dos : photo 166). En raison de la torsion latérale du buste, la respiration deviendra rapide. Tenez la posture pendant environ vingt seconds.

5. Inspirez, lâchez les mains et replacez le buste dans sa position de départ (photo 163).

6. Tournez maintenant le buste vers la droite et reprenez la posture pendant la même durée, en suivant la même technique, mais en remplaçant le mot « gauche » par le mot « droit » et le mot « droit » par le mot « gauche ».



164



165



166

#### *Effets.*

Cette posture fortifiante tonifie les organes abdominaux et les prévient contre la paresse.

Elle tonifie également les reins et régénère la colonne vertébrale toute entière, tandis que la digestion est améliorée. La torsion stimule l'irrigation sanguine de la colonne et réduit les douleurs de dos. Grâce à l'étirement du bassin, les glandes sexuelles sont nourries par un sang plus oxygéné. Cela accroît la vitalité, aide à guérir l'impuissance et permet également de contrôler le besoin sexuel.

## 69. *Ūrdhvā Mukha Paśchimottānāsana I* Dix\* (photo 168)

Ūrdhvā (vers le haut) et Mukha (visage, bouche) utilisés ensemble signifient le visage tourné vers le haut. Paśchimottānāsana est l'étirement intense de la partie postérieure du corps.

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez les genoux et amenez les pieds près des fesses.
3. Attrapez les gros orteils avec les mains, expirez et tendez les jambes vers le haut, en étirant les genoux et en remontant les rotules dans les cuisses ; tenez-vous en équilibre sur les fesses, en gardant la colonne vertébrale aussi concave que possible. Cette posture s'appelle :

## 70. *Ubhaya Pādāṅguṣṭhāsana* Trois\* (photo 167)

Ubhaya = les deux, pādāṅguṣṭha = le gros orteil.

Au début, on roule et on tombe en arrière et cela demande un certain temps de pratique pour apprendre à avoir l'équilibre sur les fesses seules. Tenez la posture pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.

4. Quand l'équilibre devient stable, lâchez les gros orteils et attrapez les talons.





168

5. Quand cela devient facile, joignez les doigts derrière les pieds étirés et tenez-vous en équilibre. Puis, sans bouger la position des jambes, avancez la tête et le buste plus près des jambes, étirez le cou vers le haut et en expirant posez le front sur les genoux (photo 168). Maintenant étirez les jambes au maximum ainsi que la colonne. Tenez la posture pendant environ trente secondes avec une respiration normale.

6. Inspirez, lâchez les mains, pliez les jambes, posez-les sur le sol et relaxez-vous.

## *71. Īrdhva Mukha Paśchimottānāsana II Dix\* (photo 170)*



169



170

### *Technique.*

1. Étendez-vous sur le sol ou sur une couverture et placez les bras allongés au-delà de la tête (photo 276).

2. Étirez les jambes, tendez les genoux et faites quelques inspirations profondes.

3. En expirant montez lentement les deux jambes et amenez-les au-dessus de la tête.

4. Croisez les doigts, attrapez les plantes de pieds et étirez les jambes en gardant les genoux tendus. Le dos tout entier doit être posé au sol (photo 169). Faites trois respirations profondes.

5. Expirez, abaissez les jambes vers le sol au-delà de la tête en écartant les coudes. Essayez de garder le bassin le plus possible au contact du sol. Gardez constamment les jambes tendues aux genoux. Touchez le menton avec les genoux (photo 170).

6. Maintenez la posture pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.

7. En expirant ramenez les jambes à la position initiale (photo 169).

8. En inspirant lâchez les pieds et reposez les jambes tendues au sol (photo 276), puis relaxez-vous.

### *Effets.*

La posture apporte équilibre et aplomb. L'étirement maximum des jambes donne du galbe aux cuisses et aux mollets. Les bienfaits sont les mêmes que ceux de Paśchimottānāsana (photo 160), mais en plus, cette posture empêche l'apparition des hernies et soulage les violents maux de dos.

## 72. *Pūrvottānāsana Un\** (photo 171)

Pūrva signifie littéralement l'Est. Cela désigne l'avant de tout le corps depuis le front jusqu'aux orteils. Uttāna signifie étirement intense. Dans cette posture, tout l'avant du corps est intensément étiré.



171

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant. Posez les mains au sol à côté des hanches, les doigts pointés dans la direction des pieds (photo 77).
2. Pliez les genoux et posez les talons et les plantes de pieds sur le sol.
3. Prenez appui sur les mains et les pieds, et en expirant soulevez le corps. Tendez les bras et les jambes en verrouillant genoux et coudes (photo 171).
4. La ligne des bras, des poignets aux épaules, doit être perpendiculaire au sol. Depuis les épaules jusqu'au bassin, le buste doit être parallèle au sol.
5. Étirez le cou et envoyez la tête le plus loin possible en arrière.
6. Restez dans la posture pendant une minute en respirant normalement.
7. En expirant, pliez les coudes et les genoux, abaissez le corps et asseyez-vous sur le sol, puis relaxez-vous.

### *Effets.*

Cette posture tortifie les poignets et les chevilles, améliore le jeu des articulations des épaules et développe harmonieusement la cage thoracique. Elle soulage de la fatigue causée par des postures en flexion avant éprouvantes.

## 73. *Ākarṇa Dhanurāsana Onze\** (photos 173 et 175)

Karṇa signifie oreille. Le préfixe a exprime la proximité. Dhanu signifie un arc. Dans cette posture, le pied gauche est monté jusqu'à ce que le talon touche l'oreille, comme un archer tirant sur la corde de son arc, tandis que l'autre main tient le gros orteil du pied droit, la jambe droite restant tendue au sol. Dans la seconde partie de la posture, la jambe levée est tendue jusqu'à ce qu'elle soit presque perpendiculaire au sol, le gros orteil constamment tenu avec la main, comme un

arc que l'on tend.

Cet āsana est expliqué ci-dessous en deux parties.



172



173



174



175

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées droit devant vous (photo 77).
2. Prenez le gros orteil droit entre le pouce, l'index et le majeur de la main droite. Tenez le gros orteil gauche de la même façon (photo 153).
3. En expirant, pliez le coude gauche et levez le pied gauche en pliant le genou (photo 172). Inspirez, puis en expirant montez le pied gauche jusqu'à ce que le talon soit près de l'oreille gauche. En même temps, tirez en arrière le bras gauche depuis l'épaule (photo 173). Ne lâchez pas le gros orteil droit. Gardez la jambe droite étirée pendant tout le temps de la posture et veillez à ce que toute la jambe soit en contact avec le sol. Le genou droit ne doit pas se plier.
4. Maintenez cette position pendant quinze à vingt secondes en respirant normalement. Ceci est la première partie de la posture.
5. Maintenant expirez et étirez la jambe gauche verticalement (photo 174). Inspirez, puis en expirant, amenez la jambe encore plus en arrière jusqu'à ce qu'elle touche l'oreille gauche (photo 175). Continuez de tenir les orteils des deux pieds et étirez à fond les deux jambes. Ne pliez pas les genoux. Cela prend un certain temps pour trouver l'équilibre dans cette seconde partie de la posture. Restez dans cette position pendant dix à quinze secondes en respirant normalement.
6. Expirez, pliez la jambe gauche et amenez le talon gauche près de l'oreille gauche comme dans la position 3 ci-dessus (photo 173). Puis baissez la jambe gauche et allongez les deux jambes sur le sol (photo 153).
7. Faites la posture du côté droit, en amenant le pied droit vers l'oreille droite, puis en tendant la jambe verticalement près de l'oreille droite, tandis que la jambe gauche est maintenue tendue sur le sol. Ne relâchez pas la prise des orteils. Maintenez la posture pendant un laps de temps égal de chaque côté. Puis lâchez les mains et relaxez-vous.

### *Effets.*

Le travail de cette posture rend les muscles des jambes très souples. Les muscles abdominaux sont contractés, ce qui aide le mouvement des intestins. Les petites difformités des hanches sont réajustées. La partie inférieure de la colonne vertébrale est exercée. La posture est très gracieuse. On doit la pratiquer jusqu'à ce que tout effort ait disparu et elle doit donner l'apparence d'un archer bien entraîné tirant une flèche avec son arc.

## 74. *Sālamba Śīrṣāsana I Quatre\** (photos 184, 185 et 190)

Sālamba signifie avec support. Śīrṣa signifie la tête. C'est la posture sur la tête, l'un des āsana les plus importants du yoga. C'est ici la posture de base, d'où dérivent plusieurs postures décrites plus loin sous le nom de variations. La maîtrise de cette posture apporte équilibre et aplomb, tant physique que psychologique. La technique est décrite en détail en deux parties ; la première est pour les débutants, la seconde est pour ceux qui peuvent déjà se tenir en équilibre sur la tête. Votre attention est spécialement attirée sur les recommandations concernant Śīrṣāsana données à la suite des deux descriptions techniques.



176



177

*Technique pour débutants.*

1. Étendez sur le sol une couverture pliée en quatre, et agenouillez-vous devant.
2. Posez les avant-bras au centre de la couverture. En faisant cela assurez-vous que la distance entre les coudes posés au sol n'est pas plus grande que la largeur des épaules.
3. Croisez les doigts entièrement jusqu'à la base (photo 176), de façon à ce que les paumes forment une coupe. Placez le bord extérieur des paumes (près des petits doigts), sur la couverture. Pendant que vous montez ou que vous êtes en équilibre, les doigts doivent rester croisés. S'ils se relâchent, le poids du corps tombe sur eux et les bras deviennent douloureux. Veillez donc à les maintenir bien croisés.
4. Posez juste le sommet du crâne sur la couverture, de façon à ce que l'arrière de la tête

touche les paumes placées en coupe (photo 177). Ne prenez appui ni sur le front ni sur l'arrière de la tête, mais seulement sur le sommet au crâne. Pour cela, les genoux doivent s'avancer vers la tête.

5. Après avoir placé la tête en bonne position, levez les genoux du sol en amenant les orteils le plus près possible de la tête (photo 178).

6. En expirant, prenez un petit élan des jambes et montez-les avec les genoux pliés (photo 179). Prenez l'élan de façon à ce que les deux pieds se soulèvent ensemble du sol. Une fois l'équilibre trouvé dans cette position, suivez les différentes étapes des mouvements des jambes sur les photos 180, 181, 183 et 183.



178



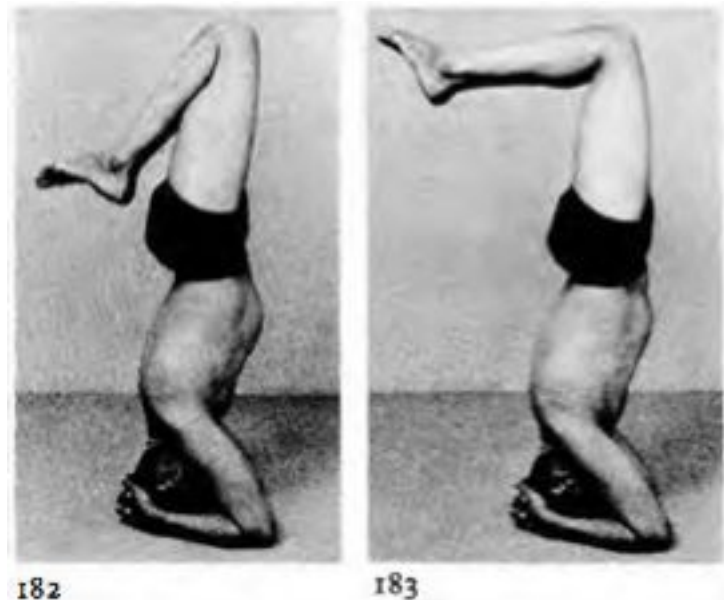
179



180



181



7. Tendez les jambes et cherchez l'équilibre sur la tête, le corps entier perpendiculaire au sol.

(Vue de face : photo 184. Vue de dos : photo 185. Vue de côté : photo 190.)

8. Après avoir tenu la position finale selon votre capacité, pendant une à cinq minutes, pliez les genoux et descendez au sol en faisant les mouvements dans l'ordre inverse, comme sur les photos 183, 182, 181, 180, 179, 178 et 177.

9. Un débutant doit être aidé par un ami ou faire cet āsana contre un mur. Quand on le fait contre un mur, la distance entre le mur et la tête ne doit pas être supérieure à 6 ou 7 centimètres. Si la distance est plus grande, la colonne vertébrale se cambrera et l'estomac fera une bosse en avant. Le poids du corps sera sur les coudes et la position de la tête pourrait changer, le sang montera au visage et les yeux seront crispés ou bouffis. Par conséquent, il est recommandé aux débutants de faire la posture sur la tête entre deux murs formant un angle droit, en plaçant la tête à 6 ou 7 centimètres de chacun des deux murs.

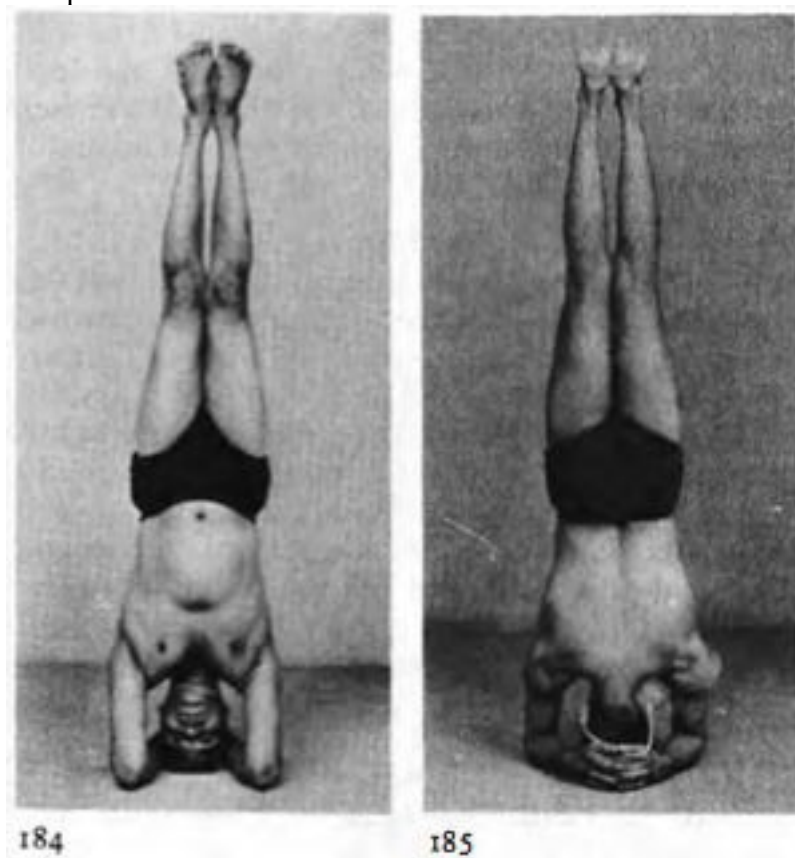
10. Lorsqu'il fait l'équilibre sur la tête contre un mur ou dans un coin de mur, le débutant doit expirer, lancer les jambes vers le haut, appuyer les hanches contre le mur et monter les jambes. Dans un coin de mur, il peut appuyer ses talons sur chacun des deux murs. Il doit alors étirer le dos verticalement, quitter progressivement le support du mur et apprendre à trouver l'équilibre. En descendant il peut appuyer ses pieds et ses jambes contre le mur, plier les genoux et descendre les jambes jusqu'à s'agenouiller sur le sol. Les mouvements de montée et de descente doivent être faits en expirant.

11. Pour le débutant l'utilisation d'une encoignure de mur a l'avantage de placer sa tête et ses jambes dans l'angle et ainsi il est assuré d'avoir une position correcte. Ceci ne serait pas le cas s'il faisait la posture contre un mur plat. Car tant que son équilibre n'est pas stable il peut s'écartier du mur ou incliner le buste ou osciller vers son côté le plus fort, tout en gardant les jambes appuyées contre le mur et en étant plié à la taille ou aux hanches. Le débutant n'est pas à même de savoir s'il penche d'un côté, et encore moins de se corriger. Petit à petit il apprendra à trouver l'équilibre, mais son corps peut prendre l'habitude de pencher ou sa tête de se poser de travers. Il est aussi difficile de corriger une posture sur la tête incorrecte que de briser une mauvaise habitude. De plus, cette posture incorrecte peut entraîner des maux de tête, de cou, d'épaules et de dos. Mais les deux murs formant un angle aideront le débutant à faire cet āsana de façon symétrique.

12. Une fois que l'équilibre est assuré, il est conseillé de descendre avec les jambes tendues (c'est-à-dire sans plier du tout les genoux) et avec un mouvement des hanches en arrière. Au début, il est impossible de monter et descendre sans plier les jambes, mais il faudra ensuite apprendre la méthode correcte. Lorsque le débutant aura acquis de l'assurance dans la posture sur la tête, il lui sera plus profitable de monter et descendre les deux jambes tendues, sans aucun à-coups.

13. Pendant un certain temps le débutant sera incapable, dans cette posture, de s'orienter par

rapport à son environnement. Tout lui semblera inconnu. Les instructions lui sembleront confuses et il devra faire un effort pour penser clairement et agir logiquement. Cela est dû à la peur de tomber. La meilleure façon de surmonter la peur est de faire face avec calme à la situation qui la provoque. Puis on arrive à avoir une vue juste des choses, et la peur disparaît. Faire la culbute en apprenant cette posture n'est pas aussi terrible qu'on se l'imagine. Si on fait la culbute, il faut penser à relâcher les doigts croisés, relaxer tout le corps, plier les genoux et tomber mollement. Cela se terminera en roulant par terre avec un sourire. Si les doigts ne sont pas relâchés, ils recevront tout l'impact de la chute et cela les rendra douloureux. Si le corps n'est pas relaxé afin de tomber mollement, la chute sera dure. Si les genoux sont fléchis, ils ne risquent pas d'être éraflés lors de la chute. Lorsque l'on a appris à se tenir en équilibre contre un mur ou dans un angle de mur, on doit essayer de faire la posture au milieu de la pièce. Il y aura quelques culbutes et on doit donc apprendre l'art de tomber comme il est expliqué ci-dessus. Faire Śīrṣāsana au milieu de la pièce donne au débutant beaucoup de confiance en lui.



184

185

### ***Technique pour ceux qui peuvent tenir en équilibre Huit\****

1. Suivez les indications données aux débutants depuis les positions 1 à 4.
2. Après avoir posé la tête correctement, tendez les jambes en levant les genoux du sol. Avancez les orteils le plus près possible de la tête en essayant d'appuyer les talons au sol et en gardant le dos étiré verticalement (photo 186).
3. Étirez les dorsaux, la partie centrale du dos, et restez dans cette position pendant environ trente secondes en respirant normalement et régulièrement.
4. En expirant, levez les talons et décollez les orteils du sol avec un mouvement en arrière des hanches. Levez les deux jambes simultanément en les tenant aussi raides qu'un bâton (photo 187). Inspirez.
5. En expirant continuez de monter les jambes jusqu'à ce qu'elles soient parallèles au sol.

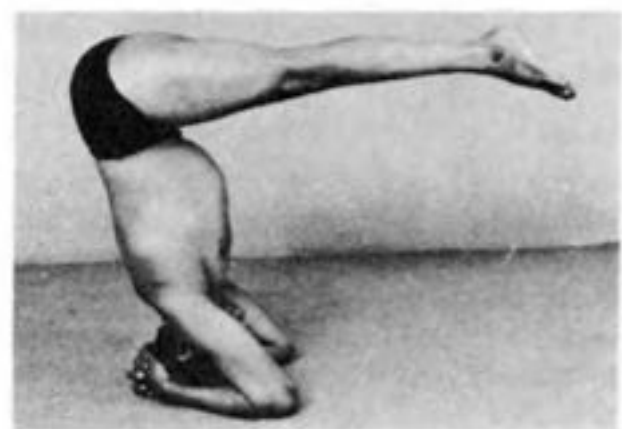
Cette position s'appelle :



186



187



188

## 75. *Urdhva Dandāsana* Huit\* (photo 188)

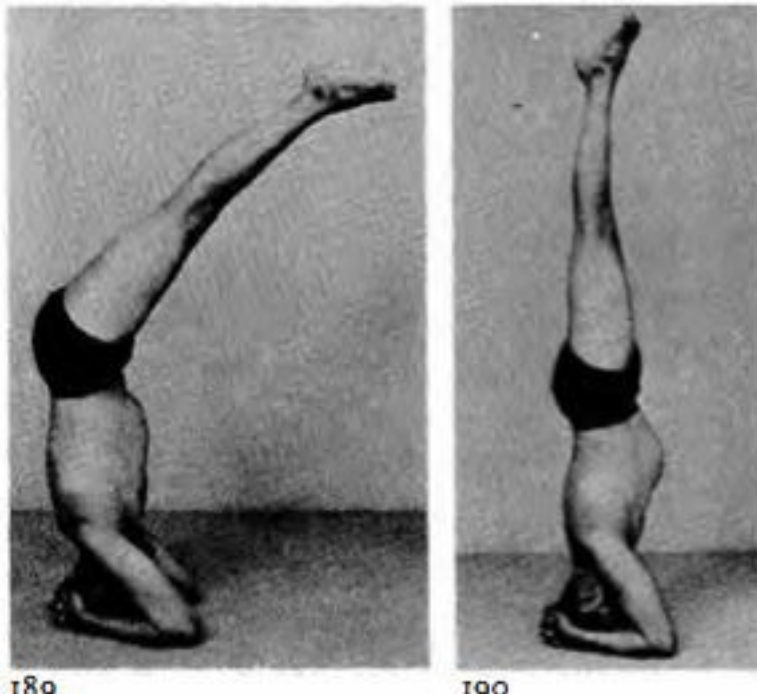
(*Urdhva* = en haut, *danda* = bâton.)

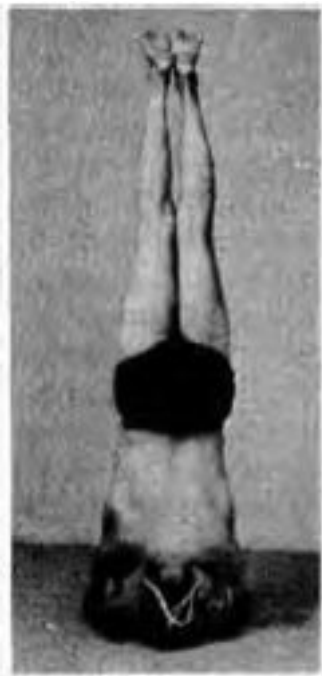
Restez dans cette position pendant dix secondes en respirant normalement.

6. Expirez, levez les jambes comme sur la photo 189, puis amenez-les à la position verticale (vue de côté : photo 190). Restez dans cette position pendant une à cinq minutes en respirant régulièrement.

7. Descendez lentement en appliquant la technique ci-dessus dans l'ordre inverse (photos 189, 188, 187 et 186). Posez les pieds sur le sol, pliez les genoux et relevez la tête.

8. En descendant, il est conseillé de rester aussi longtemps que l'on peut en *Urdhva Dandāsana* (jusqu'à une minute) en respirant normalement. Dans cette posture, le cou et le buste ne seront pas perpendiculaires au sol mais seront légèrement déportés vers l'arrière. Le cou, les épaules et la colonne vertébrale auront un grand effort à fournir, et au début ne pourra maintenir les jambes parallèles au sol que pendant quelques secondes. A mesure que le cou, les épaules, le ventre et la colonne vertébrale deviendront plus forts, on pourra rester un peu plus longtemps.





191

*Recommandations pour Śīrṣāsana.*

1. Dans Śīrṣāsana ce n'est pas seulement l'équilibre qui est important. On doit observer et à chaque instant trouver les ajustements qui conviennent. Lorsque nous nous tenons debout nous n'avons besoin d'aucun effort supplémentaire, ni de force ni d'attention, car la position nous est naturelle. Cependant, une façon correcte de se tenir debout a un effet sur notre maintien et notre démarche. Il est donc nécessaire de maîtriser la position debout juste comme il est indiqué dans les notes concernant Tādāsana. En Śīrṣāsana également la position juste doit être maîtrisée, car une position défectueuse dans cet āsana causera des douleurs dans la tête, le cou et le dos.

2. Tout le poids du corps doit reposer uniquement sur la tête, et non sur les avant-bras et les mains. Les avant-bras et les mains ne servent qu'à compenser toute perte d'équilibre en avant ou en arrière. Dans la posture correcte, la partie de la tête en contact avec la couverture est un cercle à peu près de la taille d'une roupie indienne.

3. L'arrière de la tête, le dos, l'arrière des cuisses et les talons doivent former une ligne perpendiculaire au sol, et non inclinée d'un côté. La gorge, le menton et le sternum doivent être alignés, sinon la tête se penchera d'un côté ou se mettra en avant. Quant aux mains, croisées derrière la tête, leurs paumes ne doivent pas presser contre la tête, le bord inférieur et le bord supérieur des paumes doivent être sur une même ligne, sinon le sommet du crâne ne sera pas posé correctement sur le sol.

4. Les coudes doivent être placés dans l'alignement des épaules, et ils ne doivent pas s'écartier. Les épaules doivent être maintenues aussi éloignées du sol que possible, en les montant et en les écartant. Pour apprendre le mouvement correct d'étirement des épaules, il faut relâcher les doigts croisés, éloigner les mains de la tête et écartier les poignets en gardant les coudes à la même place. Tournez les paumes vers le haut, touchez les épaules avec les doigts en gardant les poignets en contact avec le sol et en maintenant l'équilibre (photo 191). Cela vous aidera non seulement à trouver l'équilibre, mais vous préparera également pour les autres postures en Śīrṣāsana décrites plus loin.

5. En ce qui concerne la position du buste, la région dorsale doit être poussée en avant et vers le haut. La région lombaire (la taille) et le bassin ne doivent pas être poussés en avant, tout en maintenant une ligne perpendiculaire au sol depuis les épaules jusqu'aux aines. Si le bassin se projette trop en avant, cela signifie que le poids de votre corps ne tombe pas seulement sur la tête mais aussi sur les coudes, et cela provient d'un étirement incorrect de la région dorsale (poitrine).

Vu de profil, le corps doit apparaître sur une ligne droite du cou aux talons.

6. Essayez de joindre le mieux possible les cuisses, les genoux, les chevilles et les orteils. Tendez les jambes au maximum, avec une attention particulière sur l'arrière des genoux et des cuisses. Si les jambes oscillent en arrière, il faut étirer les genoux et la partie centrale du bas de l'abdomen, au-dessus du pubis. Les jambes se maintiendront ainsi verticales. Les orteils doivent être pointés vers le haut. Si les jambes oscillent en avant, élirez la région dorsale et poussez le bassin légèrement en arrière jusqu'à ce qu'il soit en ligne avec les épaules. Vous sentirez la légèreté du corps et la posture vous apportera de la joie.

7. En montant ou en faisant la posture sur la tête, les yeux ne doivent jamais apparaître injectés de sang. S'ils le sont, la posture est mal faite{3}.

8. Le temps maximum que l'on peut tenir en *Sīrṣāsana* dépend de la capacité personnelle et du temps dont on dispose. On peut tenir aisément de dix à quinze minutes. Un débutant peut tenir de deux à cinq minutes en allant progressivement. Il est toujours difficile pour un débutant de tenir en équilibre pendant une minute, mais une fois qu'il y est parvenu, il est sûr de pouvoir maîtriser *Sīrṣāsana* rapidement.

9. En montant et en descendant, les jambes doivent se mouvoir lentement, centimètre par centimètre. Tous les mouvements doivent être faits en expirant. Inspirez lorsque vous faites un temps de repos. Monter et descendre en *Sīrṣāsana* avec les jambes tendues produit un mouvement lent et harmonieux qui contrôle l'afflux de sang vers la tête. Le visage ne rougit pas puisqu'il n'y a pas de mouvements brusques et saccadés, et l'afflux de sang vers la taille et les jambes est également contrôlé. Il n'y a donc aucun danger de perdre l'équilibre lorsque l'on se met debout immédiatement après *Sīrṣāsana* car on éprouve ni vertige ni engourdissement des pieds. Plus tard, tout le mouvement de montée et de descente devra se faire avec le moins d'effort possible. La posture est parfaite lorsque l'on sent un étirement total du corps alors qu'on éprouve en même temps une sensation de totale relaxation.

10. Il est toujours préférable de perfectionner *Sarvāṅgāsana* (photo 223) avant d'essayer *Sīrṣāsana*. Si les postures debout décrites plus haut (photos 1 à 36) ainsi que *Sarvāṅgāsana* et *Halāsana* et leurs variations (photos 234 à 271) sont déjà bien maîtrisées, *Sīrṣāsana* viendra sans beaucoup d'efforts. Si ces *āsana* élémentaires ne sont pas maîtrisés, *Sīrṣāsana* sera plus long à apprendre.

11. Cependant, après que l'on aura appris à tenir en *Sīrṣāsana*, il sera préférable de pratiquer *Sīrṣāsana* et ses variations (photos 190 à 218) avant tout autre *āsana*. La raison en est que l'on ne peut pas tenir en équilibre sur la tête si l'on a fait de gros efforts dans d'autres postures ou si la respiration n'est pas aisée et profonde, le corps tremble et il devient difficile de maintenir l'équilibre. Il est toujours préférable de pratiquer *Sīrṣāsana* en début de séance lorsque l'on est frais.

12. *Sīrṣāsana* et ses variations doivent toujours être suivies de *Sarvāṅgāsana* et ses variations. On a observé que les personnes qui s'adonnaient à *Sīrṣāsana* sans pratiquer *Sarvāṅgāsana* et ses variations avaient tendance à s'énerver pour des choses insignifiantes et à devenir facilement irritable. La pratique de *Sarvāṅgāsana* en complément de *Sīrṣāsana* supprime ce trait. Si *Sarvāṅgāsana* est la Mère, *Sīrṣāsana* peut être considérée comme le Père de tous les *āsana*. Et tout comme les deux parents sont nécessaires pour que la paix et l'harmonie régnent dans une maison, la pratique de ces deux *āsana* est essentielle pour maintenir la santé du corps ainsi que la tranquillité et la paix de l'esprit.

### *Effets de Sīrṣāsana.*

Dans les anciens livres, on a appelé *Sīrṣāsana* le roi de tous les *āsana*, et les raisons n'en sont pas difficiles à trouver. Lorsque nous naissions, la tête vient normalement en premier, puis les membres. Le crâne contient le cerveau qui contrôle le système nerveux et les organes des sens. Le cerveau est le siège de l'intelligence, de la connaissance, du discernement, de la sagesse et de l'énergie. C'est le siège du Brahman, l'âme. Un pays ne peut prospérer sans un roi capable ou un pouvoir constitutionnel pour le guider ; de même le corps humain ne peut se développer sans un cerveau en bonne santé.

La *Bhagavad Gītā* dit : « l’harmonie (sattva), l’action (rajas) et l’inertie (tamas) sont les qualités issues de la matière ; elles attachent solidement dans le corps, ô toi aux grands bras (Arjuna), l’hôte indestructible » (discours 14, verset 5). Toutes ces qualités proviennent du cerveau, et parfois l’une ou l’autre qualité prévaut. La tête est le centre des qualités « sattviques » qui gouvernent le discernement ; le buste est le centre des qualités « rajasiques » qui gouvernent les passions, les émotions et les actions ; et la région sous le diaphragme le centre des qualités « tamasiques » qui gouvernent la satisfaction des sens tels que les plaisirs de la nourriture et de la boisson, les émois et plaisirs de la sexualité.

La pratique régulière de *Śīrṣāsana* apporte un afflux de sang pur et sain dans les cellules du cerveau. Cela les régénère de sorte que la faculté de penser augmente et les idées deviennent plus claires. Cet āsana est tonique pour les personnes dont le cerveau se fatigue vite. Il assure une bonne irrigation des glandes pituitaire et pinéale du cerveau. Notre croissance, notre santé et notre vitalité dépendent du bon fonctionnement de ces deux glandes.

Des personnes souffrant d’insomnie, d’amnésie ou d’asthénie ont été guéries par une pratique correcte et régulière de cet āsana et se sont retrouvées débordantes d’énergie. Les poumons acquièrent le pouvoir de résister à tous les climats, de faire face à tout effort, ce qui permet de résister aux rhumes, à la toux, aux angines, à la mauvaise haleine et aux palpitations. Cette posture réchauffe le corps. Pratiquée avec *Sarvāngāsana* et ses variations (photos 234 à 271), c’est un bienfait pour les personnes souffrant de constipation. La pratique régulière de *Śīrṣāsana* améliore le taux d’hémoglobine dans le sang.

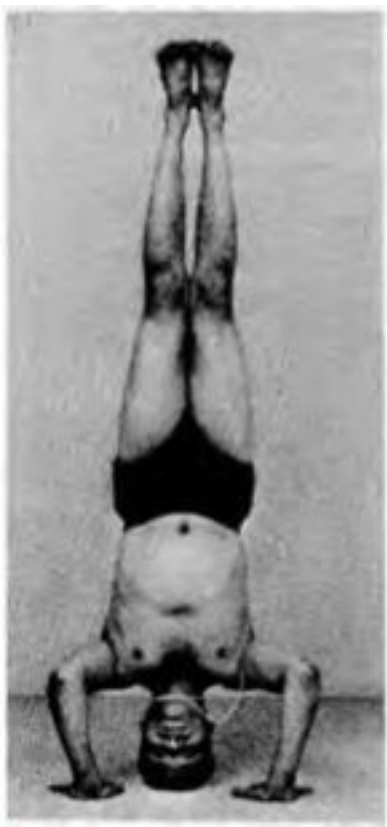
Il n’est pas recommandé de commencer la séance par *Śīrṣāsana* ou *Sarvāngāsana* lorsque l’on souffre de tension artérielle trop faible ou trop forte.

La pratique régulière et précise de *Śīrṣāsana* développe le corps, discipline l’esprit et élargit le champ de la conscience. On devient équilibré et détaché de la peine et du plaisir, de la perte et du gain, du déshonneur et de l’honneur, de la défaite et de la victoire.

### *Śīrṣāsana et ses variations.*

En *Śīrṣāsana* des mouvements variés peuvent être pratiqués sans discontinuer après être resté en *Sālamba Śīrṣāsana I* (photo 184) pendant au moins cinq minutes ou plus selon sa capacité. On peut exécuter ces divers mouvements pendant vingt à trente secondes de chaque côté après être resté en *Śīrṣāsana* pendant cinq à quinze minutes.

## 76. *Sālamba Śīrṣāsana II* Cinq\* (photo 192)



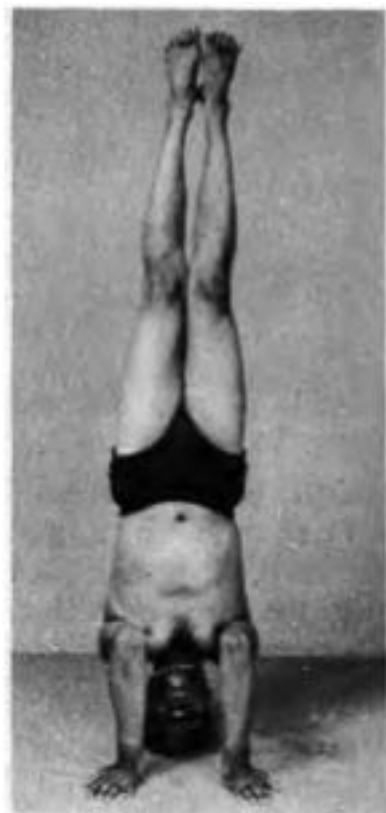
192

### *Technique.*

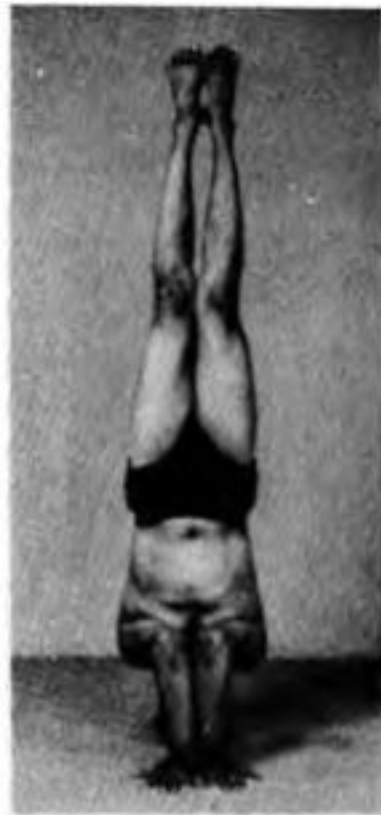
1. Placez une couverture pliée en quatre sur le sol et agenouillez-vous devant.
2. Posez la main droite sur le sol à l'extérieur du genou droit, et la main gauche à l'extérieur du genou gauche. Les paumes doivent être parallèles l'une à l'autre, les doigts pointant vers la tête. L'écartement des mains posées au sol doit être égal à la largeur des épaules.
3. Avancez les genoux vers la tête et placez le sommet du crâne sur la couverture.
4. Après vous être assuré de la position de la tête, tendez les jambes en levant les genoux du sol. Avancez les orteils encore un peu plus près de la tête et descendez les talons au sol en maintenant le dos droit.
5. Étirez la partie dorsale de la colonne en poussant la poitrine vers l'avant et gardez cette position pendant quelques secondes. Faites 3 ou 4 respirations.
6. En expirant, prenez un petit élan au sol et montez les jambes en fléchissant les genoux. Les deux pieds doivent quitter le sol en même temps. Lorsque cette position est stable, en expirant montez les jambes tendues, les orteils pointant vers le haut, les genoux verrouillés, et cherchez l'équilibre (photo 192).
7. Dans la position d'équilibre, seuls le sommet de la tête et les deux mains sont en contact avec le sol. Des poignets jusqu'aux coudes, les avant-bras sont perpendiculaires au sol et parallèles l'un à l'autre. Des coudes jusqu'aux épaules, les bras sont parallèles entre eux et au sol.
8. Pour le reste suivez la technique et les recommandations données dans *Sālamba Śīrṣāsana I* pour ceux qui peuvent tenir en équilibre.
9. La maîtrise de cette variation de la posture sur la tête est fondamentale pour apprendre les āsana difficiles comme *Bakāsana* (photo 410), *Ūrdhvā Kukkuṭāsana* (photo 419), *Gālavāsana* (photos 427 et 428) et *Kouṇḍinyāsana* (photo 438), etc.

*Variations de Śīrṣāsana (suite).*

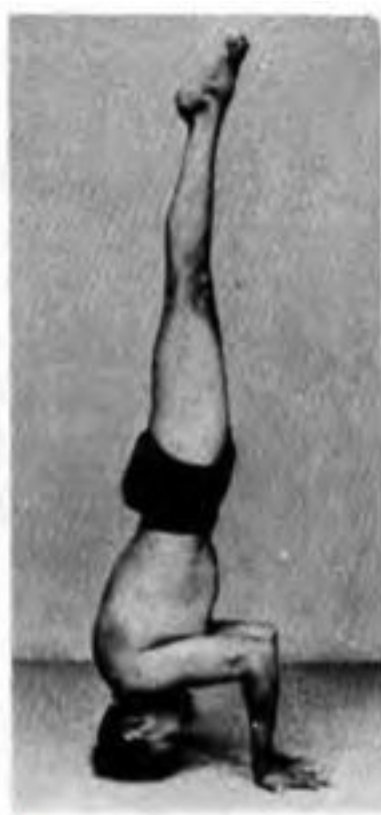
**77. Sālamba Śīrṣāsana III Huit\* (photos 194 et 195)**



193



194



195

*Technique.*

1. Agenouillez-vous au sol près de la couverture. Écartez les genoux d'environ 30 centimètres.

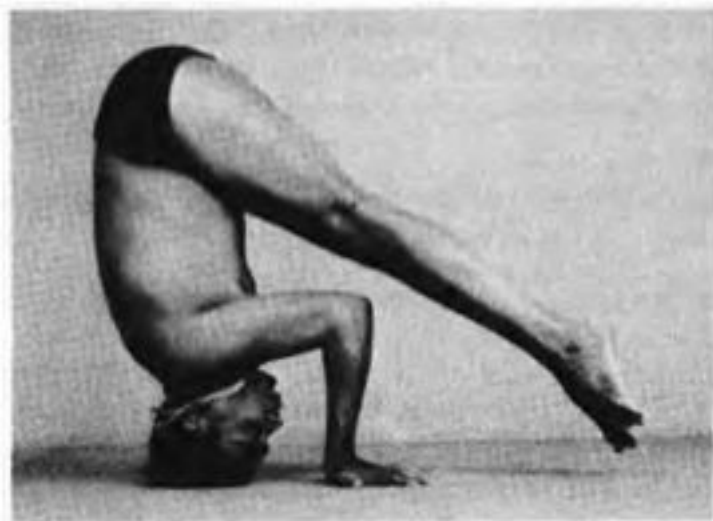
2. Retournez les mains et placez-les sur la couverture entre les genoux da façon à avoir les doigts pointant vers les pieds. Les avant-bras, des poignets aux coudes, doivent être verticaux. La distance entre les mains ne doit être plus grande que la largeur des épaules.

3. Posez le sommet de la tête sur la couverture juste derrière les poignets. Le front fera face au côté intérieur des poignets. La tête doit être placée à égale distance des deux mains.

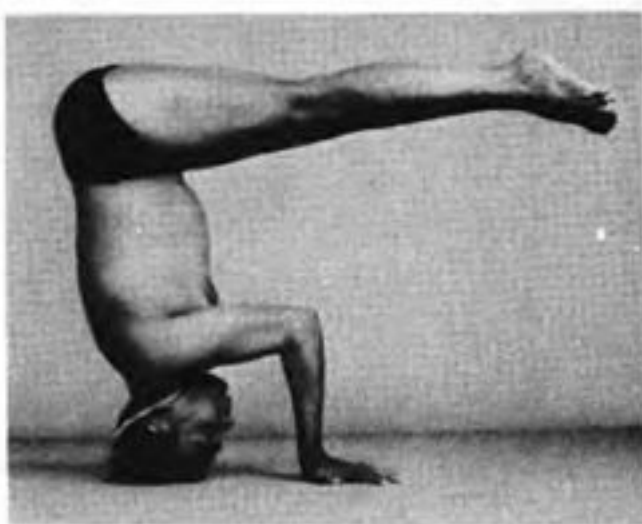
4. Pressez fermement les paumes et les poignets sur le sol, expirez, levez les pieds du sol, montez les jambes jusqu'à la position verticale et restez en équilibre. N'écartez pas les coudes, mais au contraire essayez de les rapprocher le plus possible l'un de l'autre (photo 193).

5. Maintenez l'équilibre dans cette position pendant une minute en respirant normalement, puis expirez et descendez les jambes au sol.

6. Après avoir appris à maintenir l'équilibre dans cette variation de Šīrṣāsana, essayez de rapprocher les mains le plus possible l'une de l'autre jusqu'à ce que les côtés des paumes et les petits doigts se touchent (vue de face : photo 194. Vue de côté : photo 195). Apprenez aussi à monter et descendre en gardant les jambes tendues aux genoux (photos 196 et 197). Cette variation de Šīrṣāsana apportera fermeté et confiance dans l'équilibre.



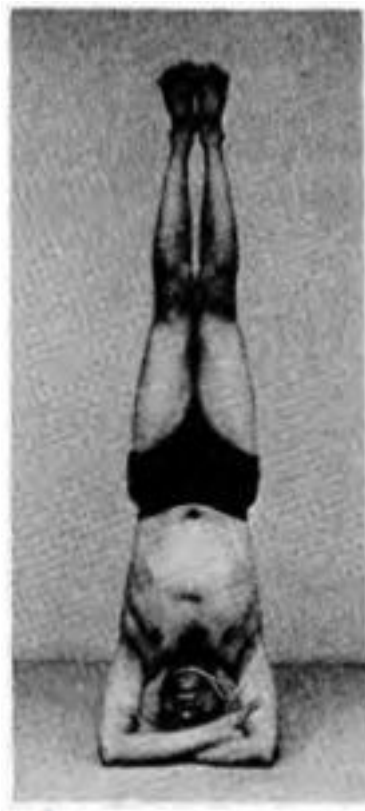
196



197

### 78. *Baddha Hasta Śīrṣāsana Quatre\** (photo 198)

Baddha signifie lié, attrapé, retenu. Hasta est la main. C'est une variation de la posture sur la tête.



198

### *Technique.*

1. Étalez une couverture pliée en quatre sur le sol, et agenouillez-vous devant.
2. Croisez les bras devant la poitrine et attrapez le bras droit près du coude avec la main gauche. De même, attrapez le bras gauche avec la main droite.
3. Les coudes et les avant-bras sont appuyés sur la couverture. Penchez-vous et placez le sommet de la tête sur la couverture juste derrière les avant-bras croisés. Le front sera juste derrière les avant-bras.
4. Levez les genoux et tendez les jambes au maximum.
5. Après avoir assuré le poids sur la tête et les coudes, appuyez les avant-bras au sol, poussez légèrement le buste en arrière sans détacher les mains et montez les jambes (photo 198).
6. Lorsque les jambes montent à la position verticale, le cou porte le poids du corps et ressent un effort. Montez les jambes jusqu'à ce que vous sentiez la légèreté à l'arrière du cou et dans les avant-bras, et étirez la partie dorsale en avant. Lorsque vous sentez la légèreté, assurez-vous que le corps est droit. Les personnes qui peuvent tenir en équilibre suivront la technique et les conseils donnés dans Sālamba Śīrṣāsana I.
7. Restez étiré en équilibre pendant une minute. Puis en expirant, ramenez les hanches légèrement en arrière sans soulever les coudes, et doucement baissez les jambes jusqu'au sol. Essayez de les garder tendues sans les plier aux genoux en les descendant.

### **79. *Mukta Hasta Śīrṣāsana Six\** (photos 200 et 201)**

Mukta signifie libre. Hasta est la main. C'est la variation de Śīrṣāsana la plus difficile à maîtriser. Lorsqu'elle est faite avec aisance, on est passé maître dans la posture sur la tête. Il est relativement facile de tenir en équilibre dans cet āsana, mais il est extrêmement difficile de monter

et descendre les jambes tendues sans plier aux genoux.



199



200

*Technique.*

1. Étalez sur le sol une couverture pliée en quatre et agenouillez-vous devant.
2. Penchez le buste en avant et posez le sommet du crâne sur la couverture.
3. Allongez les bras vers les pieds devant la poitrine et posez le dos des poignets sur le sol. Gardez les bras tendus aux coudes, paumes des mains vers le haut. L'écart entre les poignets doit être égal à la largeur des épaules.

4. Montez le buste jusqu'à ce qu'il soit perpendiculaire au sol. Pressez légèrement les poignets sur le sol, expirez et montez les pieds (photo 199). Tendez les jambes et montez-les lentement jusqu'à ce qu'elles soient perpendiculaires au sol (vue de profil : photo 200).

5. Restez dans la posture pendant une minute en respirant normalement. Gardez les bras tendus, étirez les coudes et étirez les épaules le plus possible vers le haut, sans changer la position des poignets (vue de face : photo 201).

6. En expirant, envoyez légèrement les hanches en arrière et descendez les jambes au sol petit à petit, en mettant un peu de poids sur les poignets.

7. Puis relevez la tête, asseyez-vous et relaxez-vous.

*Note.* Une fois acquise la maîtrise des variations de Šīrṣāsana, il est possible de changer la position des mains tout en maintenant l'équilibre uniquement sur la tête. On n'a donc pas besoin de descendre pour changer la position des mains. On doit apprendre cela peu à peu, sinon on risque de faire un effort exagéré du cou et des épaules.



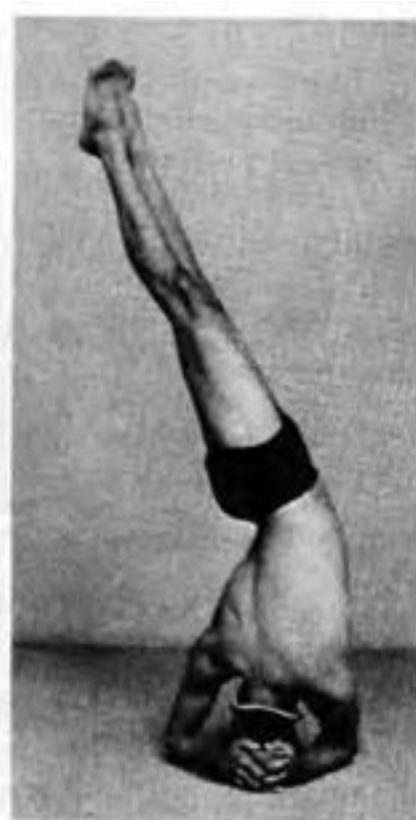
201

### 80. *Pārśva Śīrṣāsana* Huit\* (photos 202 et 203)

Pārśva signifie côté ou flanc. Dans cette variation de Śīrṣāsana, le buste, le bassin et les jambes sont tournés tour à tour de chaque côté, sans déranger la position de la tête et des mains.



202



203

#### *Technique.*

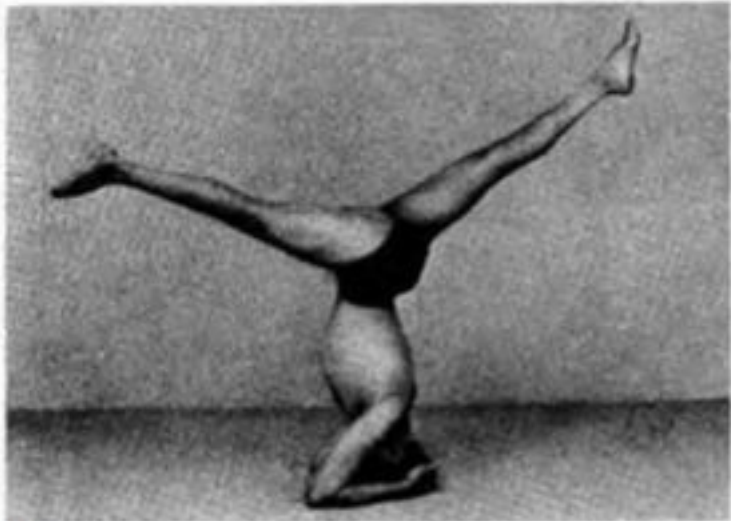
1. Depuis la position en ligne droite de Sālamba Śīrṣāsana I (photo 184), faites, avec la colonne vertébrale, une torsion vers la droite ; tournez tout le corps sur le côté, exceptées la tête et les mains (Vue de face : photo 202. Vue de dos : photo 203).
2. Les jambes et le nombril doivent tourner à 90° comme on le voit sur les photos. On doit sentir l'étirement à l'endroit des côtes flottantes.
3. Maintenez la posture pendant vingt à trente secondes avec une respiration normale.
4. En expirant revenez dans la position en ligne droite de Sālamba Śīrṣāsana I. Inspirez, puis en expirant faites la posture de l'autre côté pendant la même durée. Expirez et revenez en Sālamba Śīrṣāsana I.

#### *Effets.*

Cet āsana donne à la colonne vertébrale force et souplesse.

### **81. *Parivṛtaikapāda Śīrṣāsana* Dix\* (photos 205, 206 et 207)**

Parivṛta signifie retourné, tourné autour. Eka signifie un et pāda jambe. Dans cette variation de Śīrṣāsana, les jambes sont écartées, le buste et les jambes sont ensuite tournés sur le côté, tandis que l'on maintient l'équilibre sans déranger la position de la tête et des mains.



204



205

*Technique.*

1. Après avoir exécuté Pārsva Śīrṣāsana (photo 202), écartez les jambes, en descendant autant la jambe gauche en arrière que la jambe droite en avant (photo 204). Puis en expirant, pivotez la colonne vers la gauche de sorte que les jambes tournent de 90° dans le sens des aiguilles d'une montre (vue de profil : photo 205).
2. Après avoir tourné, gardez les jambes étirées au maximum en tendant l'arrière des genoux et les mollets.
3. Écartez encore plus les jambes et restez dans cette position pendant vingt à trente secondes en essayant de respirer normalement.
4. En expirant, revenez dans la position en ligne droite de Sālamba Śīrṣāsana I. Maintenant, descendez la jambe gauche en avant et la jambe droite en arrière, faites pivoter la colonne vers la droite de sorte que les jambes tournent de 90° dans le sens inverse des aiguilles d'une montre (Vue de face : photo 206. Vue de dos : photo 207). Restez dans cette position pendant la même durée que l'autre côté. En expirant revenez en Sālamba Śīrṣāsana I.



206



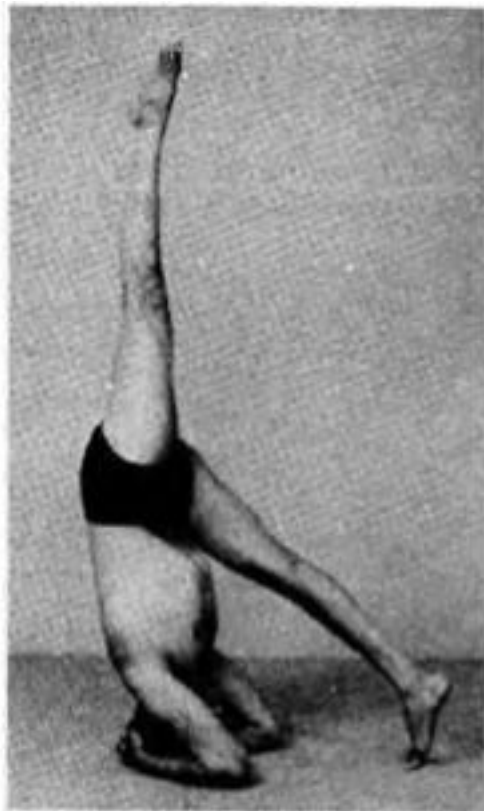
207

*Effets.*

Cet āsana développe les muscles des jambes et tonifie les reins, la rate, la prostate et les intestins.

## 82. *Eka Pāda Śīrṣāsana Onze\** (photos 208 et 209)

Eka signifie un. Pāda est la jambe. Cette variation de Śīrṣāsana consiste à descendre une jambe vers le sol, devant la tête, en gardant l'autre jambe verticale.



208



209

#### *Technique.*

1. Après être resté en Sālamba Śīrṣāsana I selon votre endurance, descendez, en expirant, la jambe droite vers le sol devant la tête (vue de profil : photo 208).
2. Tandis que la jambe droite descend et se pose sur le sol, la jambe gauche doit être maintenue verticale comme en Śīrṣāsana.
3. Au début, le cou supporte un très gros effort. La jambe gauche est également entraînée en avant. Pour remédier à cela il faut garder les jambes tendues aux genoux et étirer les muscles de l'arrière des cuisses des deux jambes. Il faut aussi contracter les muscles de la partie centrale du bas de l'abdomen.
4. Les genoux et les orteils de chaque jambe doivent être sur une même ligne et ne doivent pas tourner sur le côté.
5. Restez dans la posture pendant dix à vingt secondes en respirant profondément. Expirez et remontez la jambe droite en Śīrṣāsana.
6. Après avoir fait une pose en Śīrṣāsana, baissez la jambe gauche vers le sol (vue de face : photo 209) puis restez pendant la même durée avec la jambe au sol, expirez et remontez en Śīrṣāsana.
7. Tandis que vous descendez et montez les jambes, maintenez-les étirées et ne pliez pas les genoux. Si les genoux se plient, vous ne serez plus en équilibre.

#### *Effets.*

Cette posture est difficile, et il se peut que vous ne puissiez pas toucher le sol au début. Petit à petit les jambes deviendront plus souples et le dos plus fort, les jambes pourront alors toucher le sol sans que l'équilibre soit perdu. Cet āsana renforce le cou ainsi que tous les muscles abdominaux. Les organes abdominaux se trouvent contractés ce qui favorise leur fonctionnement.

### **83. Pārśvaika Pāda Śīrṣāsana Douze\* (photo 210)**

Pārśva signifie de côté. Eka, un et pāda, la jambe. Dans cette posture, une jambe descend au sol sur le côté en ligne avec les épaules, alors que l'autre jambe reste verticale.



210

#### *Technique.*

1. Faites cette posture après avoir fait Eka Pāda Śīrṣāsana (photos 208 et 209) décrite ci-dessus.
2. En expirant baissez la jambe droite sur le côté droit, en la plaçant sur le sol en ligne avec les épaules (photo 210). Maintenez la jambe gauche étirée comme en Śīrṣāsana.
3. Il est plus difficile de rester en équilibre sur la tête dans cette variation que dans Eka Pāda Śīrṣāsana. Pour se maintenir en équilibre dans cette posture, il faut tendre les genoux et étirer les muscles de l'arrière des cuisses des deux jambes, ainsi que les muscles abdominaux situés entre l'aine et la taille du côté de la jambe qui descend.
4. Restez dans cette position pendant dix à vingt secondes en respirant profondément. Tendez l'arrière des genoux et les cuisses et en expirant remontez la jambe droite en Śīrṣāsana.
5. Faites une pause en Śīrṣāsana puis en expirant, descendez la jambe gauche sur le côté en ligne avec les épaules. Maintenez la posture pendant la même durée. Puis, expirez et remontez en Śīrṣāsana.
6. Ne pliez pas les genoux en descendant et en montant les jambes, sinon vous vous mettrez hors de l'équilibre.

#### *Effets.*

Cet āsana donne de la force au cou, à toute la paroi musculaire abdominale et aux cuisses. Il tonifie et renforce les intestins et la colonne vertébrale.

## **84. *Ūrdhvā Padmāsana en Śīrṣāsana Six\** (photo 211)**

Ūrdhvā signifie au-dessus ou haut. Padmāsana (photo 104) est la posture du lotus décrite plus haut. Dans cette variation, Padmāsana est effectué en équilibre sur la tête.

### *Technique.*

1. Cette variation doit être faite après Eka Pāda (photos 208 et 209) et Pārvīvaika Pāda Śīrṣāsana (photo 210). Croisez les jambes en Padmāsana. Placez d'abord le pied droit sur la cuisse gauche et le pied gauche sur la cuisse droite.
2. Serrez les genoux le plus possible l'un vers l'autre et étirez les cuisses verticalement (photo 211).
3. Maintenez celle position pendant trente secondes en respirant régulièrement et profondément. Puis en expirant, étirez les cuisses aussi loin que possible en arrière (photo 212).
4. Décroisez les jambes et revenez en Śīrṣāsana. Maintenant, croisez les jambes de l'autre côté, en plaçant d'abord le pied gauche sur la cuisse droite, ensuite, le pied droit sur la cuisse gauche. Restez pendant trente secondes, puis étirez les cuisses en arrière.
5. En étirant les cuisses vers le haut ne changez pas la position du cou ni de la tête.

### *Effets.*

Cette posture apporte un étirement supplémentaire à la région dorsale, aux côtes et au bassin. Il en résulte que la poitrine s'ouvre au maximum et que le sang circule convenablement dans la région du bassin. Afin de donner un étirement encore plus grand, on peut faire cette posture en torsion latérale du buste, toujours en équilibre sur la tête. On l'appelle :

**85. Pārśva Īrdhva Padmāsana en Śīrṣāsana Sept\* (photos 213 à 216) (Pārśva signifie côté, flanc.)**



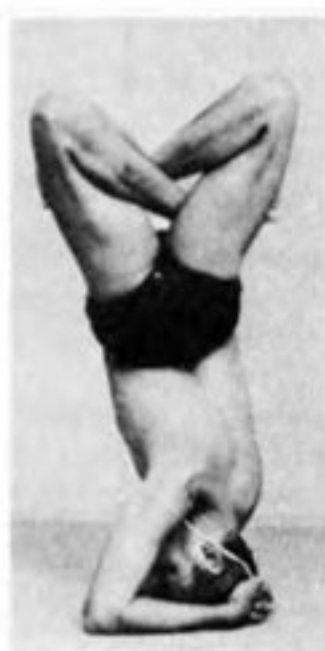
211



212



213



214



215



216

### 86. *Piñdāsana en Śīrṣāsana Six\** (photo 218)

Piñda signifie un embryon. Depuis Padmāsana en équilibre sur la tête (photo 211), les aines se plient et les jambes descendent pour aller toucher les aisselles.



217



218

*Technique.*

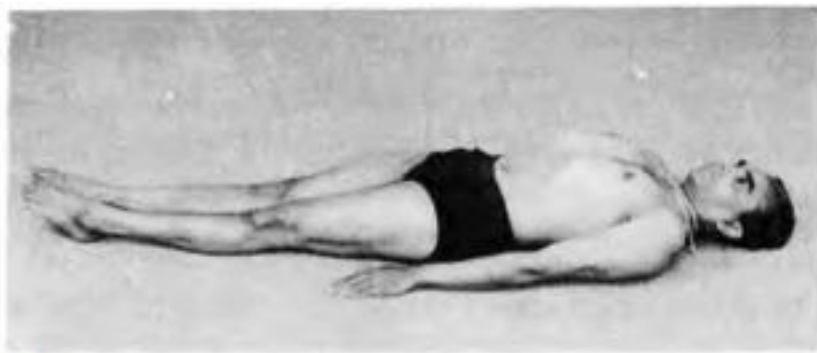
1. Faites Padmāsana en Śīrṣāsana selon la description ci-dessus (photo 211). Expirez, pliez les aines (photo 217) et faites deux respirations. De nouveau, avec une expiration, descendez les jambes jusqu'à ce qu'elles touchent les bras près des aisselles (photo 218).
2. Restez dans cette position pendant vingt à trente secondes en respirant normalement.
3. Inspirez, revenez en Ūrdhvā Padmāsana, décroisez les jambes et restez en Śīrṣāsana pendant un moment. Puis croisez les jambes de l'autre côté et refaites la posture.
4. Revenez en Śīrṣāsana, relaxez les jambes l'une après l'autre en les étirant, puis en les gardant tendues, descendez-les sur le sol en expirant.

*Effets.*

Cette posture a les mêmes effets que la précédente. De plus, les organes abdominaux sont tonifiés car ils bénéficient d'une contraction et d'un apport supplémentaire de sang.

### **87. *Sālamba Sarvāngāsana I* Deux\* (photos 223, 224 et 234)**

Ālamba signifie un étai, un support, et sa en même temps que ou accompagné par. Salamba, par conséquent, signifie surpporte, soutenu. Sarvāṅga (Sarva = tout, entier, total ; anga = membre ou corps) signifie le coros entier ou tous les membres. Dans cette posture, la totalité du corps bénéficie de l'exercice, d'où le nom.



219



220



221



222

*Technique pour les débutants.*

1. Étendez-vous sur la couverture en étirant les jambes et en les tendant aux genoux. Placez les mains à côté des jambes, paumes faces au sol (photo 219). Faites quelques respirations profondes.
2. En expirant, pliez les genoux et amenez les jambes vers l'estomac jusqu'à ce que les cuisses s'y appuient (photo 220). Faites deux respirations.
3. En expirant, montez les hanches, posez les mains sur celles-ci en pliant les coudes (photo 221). Faites deux respirations.
4. En expirant, montez le buste verticalement, en le soutenant avec les mains, de façon à amener la poitrine en contact avec le menton (photo 222).
5. Seuls l'arrière de la tête et le cou, les épaules et l'arrière des bras jusqu'aux coudes doivent être posés au sol. Placez les mains au milieu de la colonne vertébrale comme sur la photo 222. Faites deux respirations.
6. Expirez et tendez les jambes en pointant les orteils vers le haut (Vue de face : photo 223. Vue de dos : photo 224).

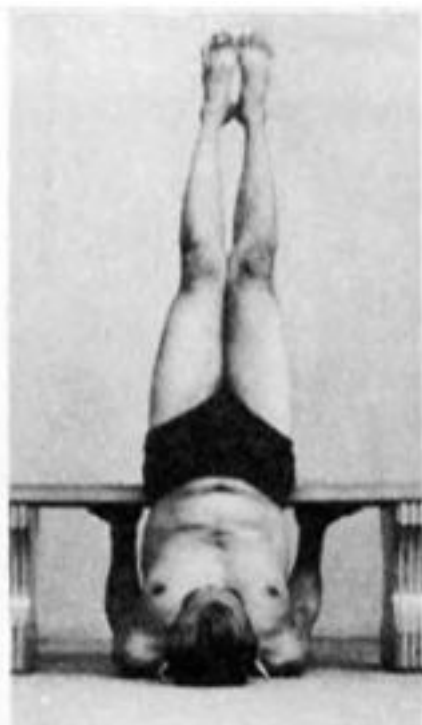
7. Restez dans la posture pendant cinq minutes en respirant de façon régulière.
8. Expirez, descendez progressivement, relâchez les mains, étendez-vous au sol et relaxez-vous.
9. Si vous ne pouvez pas faire cet āsana sans support, utilisez un tabouret et suivez les indications techniques. Voyez la photo 225.



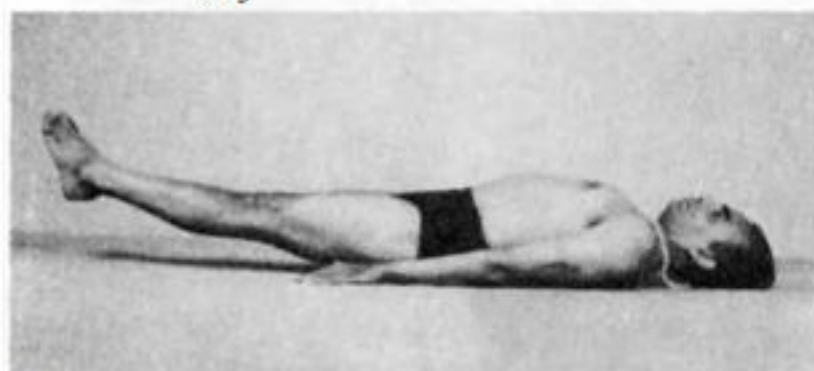
223



224



225



226



227

*Technique pour les élèves avancés.*

1. Étendez-vous sur la couverture.
2. Étirez les jambes, tendez les genoux. Placez les mains à côté des jambes, paumes face au

sol (photo 219).

3. Faites quelques respirations profondes. Expirez lentement et en même temps montez les deux jambes ensemble jusqu'à former un angle droit avec le buste, comme on le voit sur les photos 226, 227 et 228. Restez dans cette position, inspirez en gardant les jambes fermement tendues.

4. Expirez, montez les jambes encore plus haut en soulevant les hanches et le dos, en pressant doucement les paumes sur le sol, comme sur les photos 229, 230 et 231.

5. Quand tout le buste est soulevé du sol, pliez les coudes et placez les mains à l'arrière des côtes, en laissant bien les épaules sur le sol (photo 232).

6. Pressez les paumes au sol pour monter le buste et les jambes à la verticale comme sur la photo 233, de sorte que le sternum vienne au contact du menton. L'action de compresser la gorge et de mettre le sternum en contact avec le menton pour faire un blocage du menton, s'appelle Jālandhara Bandha. Souvenez-vous de toujours amener la poitrine en avant vers le menton, et non le menton vers la poitrine. Si vous faites cette dernière action la colonne vertébrale ne se trouvera pas totalement étirée.

7. Seuls l'arrière de la tête et le cou, les épaules et les bras jusqu'aux coudes doivent être posés au sol. Le reste du corps doit être sur une ligne droite perpendiculaire au sol. C'est la position finale (vue de profil : photo 234).

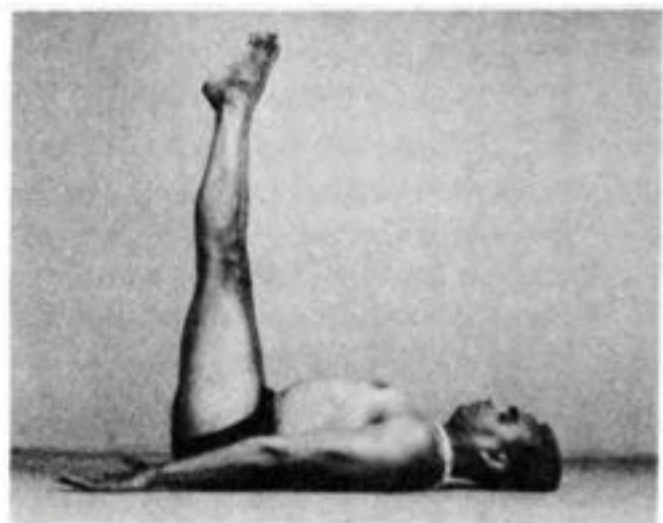
8. Au début de l'entraînement, les jambes ont tendance à osciller et à s'éloigner de la verticale. Pour corriger cela, il faut tendre les muscles de l'arrière des cuisses et étirer verticalement.

9. La distance entre les coudes doit être la même qu'entre les épaules. Essayez d'étirer les épaules loin du cou et en même temps de rapprocher les coudes l'un vers l'autre. Si les coudes s'écartent, le buste ne pourra pas être étiré vers le haut correctement, et la posture apparaîtra imparfaite. Vérifiez également que le cou soit droit et que le centre du menton soit appuyé sur le sternum. Au début, le cou tourne sur le côté, et si cela n'est pas corrigé il peut en résulter une douleur et une lésion dans le cou.

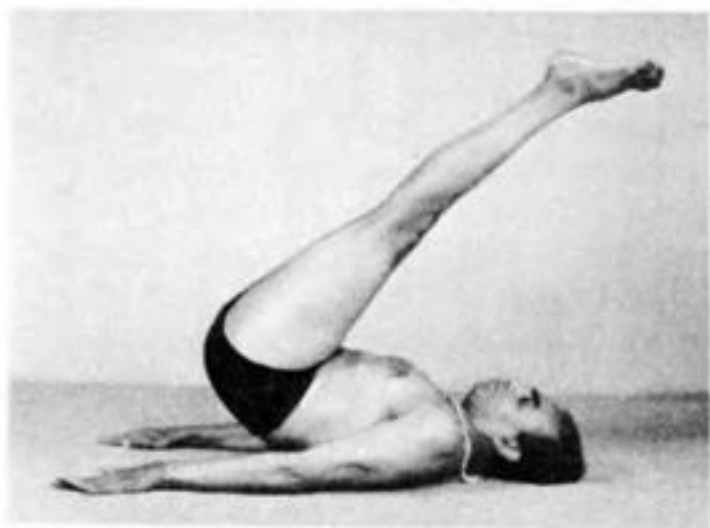
10. Restez dans cette posture pendant au moins cinq minutes. Progressivement augmentez jusqu'à quinze minutes. Cela ne présente aucun danger.

11. Relâchez les mains, descendez doucement au sol, étendez-vous et relaxez-vous.

Comme le poids de tout le corps se porte sur le cou et les épaules, et que les mains sont utilisées pour soutenir le poids, cet āsana est appelé Sālamba Sarvāngāsana. Il y a différents mouvements qui peuvent être faits à partir de la posture de base décrite ci-dessus.



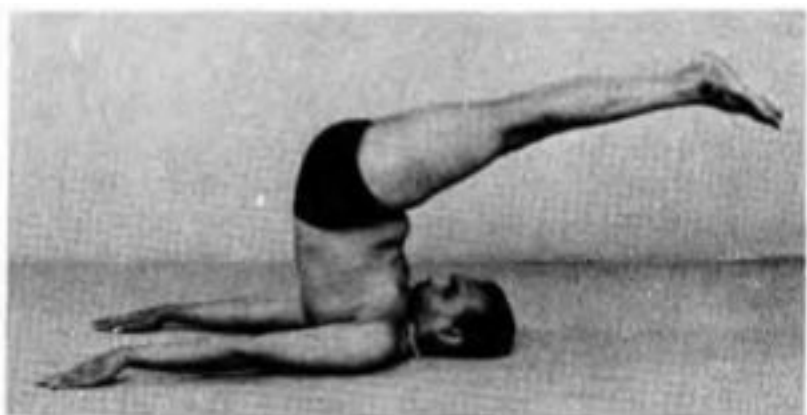
228



229



230



231



232



233



234

*Effets.*

L'importance de Sarvāngāsana ne saurait être trop soulignée. C'est l'un des grands bienfaits apportés à l'humanité par nos anciens sages. Sarvāngāsana est la Mère de tous les āsana. De même qu'une mère s'efforce de faire régner l'harmonie et la joie dans la maison, cet āsana tend à faire régner l'harmonie et la joie dans l'organisme humain. C'est une panacée pour la plupart des troubles courants. Dans l'organisme il y a un certain nombre de glandes endocrines. Nourries par le sang, elles y sécrètent des hormones qui permettent le bon fonctionnement du corps et du cerveau et agissent sur leur développement et leur équilibre. Si le fonctionnement de ces glandes n'est pas assuré, les hormones ne sont pas produites comme elles le devraient et le corps commence à dégénérer. Aussi étonnant que cela paraisse, beaucoup d'āsana ont un effet direct sur les glandes et les stimulent. Sarvāngāsana procure cet effet direct sur les glandes thyroïde et parathyroïde qui sont situées dans le cou, et qui bénéficient d'une meilleure irrigation grâce au blocage du menton. De plus, puisque le corps se trouve dans une position inversée, la circulation veineuse qui apporte le sang vers le cœur se fait sans effort, grâce à la pesanteur. Cela permet un apport de sang nouveau dans le cou et la poitrine. Il en résulte que les personnes souffrant d'essoufflement, de palpitation, d'asthme, de bronchite et de maux de gorge se trouvent soulagées. Du fait que la tête reste dans cette position inversée et que le blocage du menton lui apporte une bonne circulation du sang, les nerfs sont apaisés et les maux de tête — même chroniques — disparaissent. La pratique régulière de cet āsana supprime les rhumes communs et autres perturbations nasales. Grâce à son effet apaisant sur les nerfs, la posture calme ceux qui ont un caractère irritable ou colérique et soulage ceux qui souffrent d'hypertension, d'insomnie ou de dépression nerveuse. Le renversement de la pesanteur a également un effet sur les organes abdominaux en facilitant les mouvements intestinaux, ce qui fait disparaître la constipation. L'organisme est ainsi débarrassé des toxines et l'on se sent plein d'énergie. Cet āsana est recommandé en cas de troubles urinaires et menstruels, de déplacement de l'utérus, d'hémorroïdes et de hernie. Il aide également à soulager les personnes qui souffrent d'épilepsie, de manque de vitalité et d'anémie. Il n'est pas exagéré de dire que si une personne pratique régulièrement Sarvāngāsana, elle sent une nouvelle force et une nouvelle ardeur et se sent heureuse et confiante. Une vie nouvelle coulera en elle, son esprit sera en paix et elle éprouvera la joie de vivre. Après une longue maladie, la pratique régulière deux fois par jour de cet āsana fait recouvrer la vitalité. Les variations de Sarvāngāsana active les organes abdominaux et soulage les personnes souffrant d'ulcère à l'estomac ou à l'intestin, de colite ou de violents maux de ventre.

Les personnes souffrant d'hypertension artérielle ne doivent pratiquer Sālamba Sarvāngāsana qu'après avoir fait Halāsana (photo 244) pendant au moins trois minutes. Halāsana est décrit au numéro 91 (photo 244).

#### *Variations de Sarvāngāsana.*

Différents mouvements (ou variations) peuvent être pratiquées sans discontinuer après être resté en Sarvāngāsana I (photo 333) pendant cinq à dix minutes, ou plus si on le peut. Faites chaque variation pendant vingt à trente secondes de chaque côté, excepté Halāsana qui doit être maintenu pendant au moins trois à cinq minutes d'une seule traite.

### **88. Sālamba Sarvāngāsana II Trois\* (photo 235)**

Cette position est légèrement plus difficile que la première.



235

*Technique.*

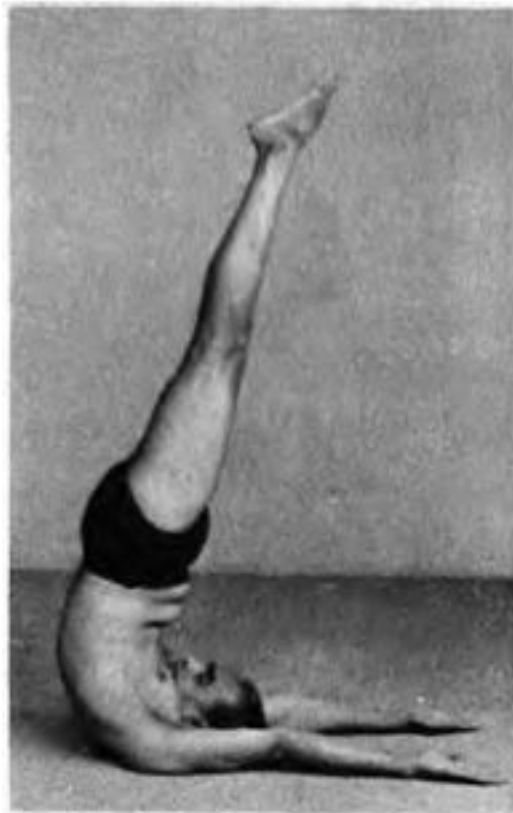
1. Faites Sālamba Sarvāngāsana I (photo 233).
2. Ôtez les mains du dos, croisez les doigts, tournez les poignets et étirez les bras. Les pouces toucheront alors le sol et les paumes seront tournées vers l'extérieur (photo 235). La tête sera d'un côté de la ligne verticale du corps et les bras seront de l'autre côté.
3. Gardez les jambes et le dos aussi stables que possible.
4. Cette posture peut être faite pendant une minute après Sarvāngāsana I.

*Effets.*

Comme l'équilibre est maintenu en étirant les muscles du dos et que le poids du corps porte sur l'arrière du cou, le dos et le cou se fortifient. Les muscles des bras sont également tonifiés.

**89. *Nirālamba Sarvāngāsana I Trois\** (photo 236)**

Ālamba signifie support, étai, et nir a le sens de loin de, sans, libre de. Nirālamba signifie donc sans support. Cette variation de Sarvāngāsana est plus difficile que les deux premières, car dans celle-ci le corps n'est pas étayé par les bras, et le poids et l'équilibre du corps sont maintenus par les muscles du cou, du dos et du ventre, qui sont ainsi fortifiés.



236

*Technique.*

1. Faites Sālamba Sarvāngāsana I (photo 223).
2. Lâchez les mains, amenez-les au-dessus de la tête, placez les bras étirés sur le sol, du même côté de la ligne verticale du corps que la tête, et cherchez l'équilibre (photo 236).
3. Cette posture peut aussi être tenue pendant une minute.

**90. *Nirālamba Sarvāngāsana II Quatre\** (photo 237)**

C'est la plus difficile des variations de Sarvāngāsana. De toutes les autres variations, c'est celle qui permet le plus d'étirer la colonne vertébrale et aide ainsi à arriver à la perfection dans Sālamba Sarvāngāsana (photo 223).



237

*Technique.*

1. A partir de la posture précédente, levez les mains et placez les paumes sur ou à côté des genoux (photo 237). Les mains ne doivent pas servir à soutenir les jambes.

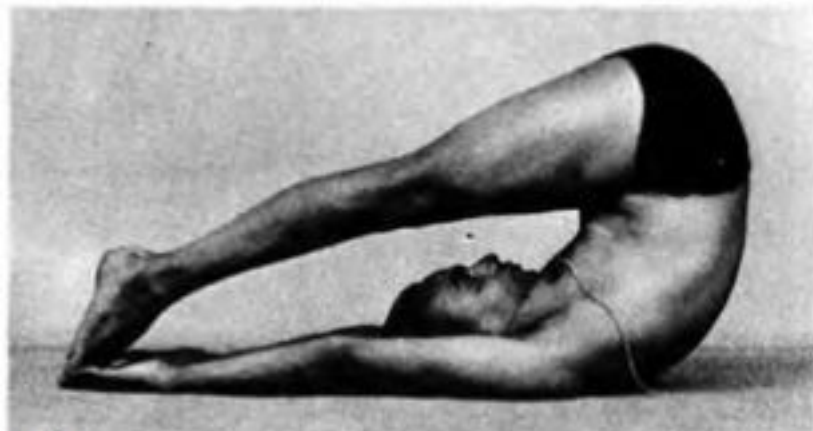
2. Restez dans la posture pendant une minute. Puis revenez en Sālamba Sarvāngāsana pendant quelques instants, descendez en Halāsana (photo 244), et continuez en faisant les autres variations de Sarvang, l'une après l'autre.

*Effets.*

En pratiquant ces différentes variations de Sarvāngāsana, le corps tout entier est tonifié par une augmentation de la circulation sanguine et par l'élimination des déchets formant des toxines. Ces āsana ont une action aussi stimulante que des fortifiants. Après une convalescence, on peut les pratiquer pour retrouver rapidement des forces.

## **91. Halāsana Quatre\* (photo 244)**

Hala signifie charrue. Le corps en prend la forme dans cette posture, d'où le nom. C'est une partie de Sarvāngāsana I et sa continuation.



238



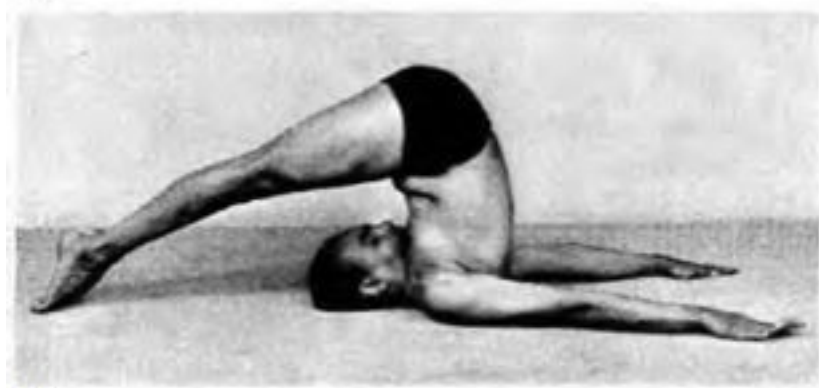
239

*Technique.*

1. Faites Sālamba Sarvāngāsana I (photo 223), avec un ferme blocage du sternum contre le menton.
2. Relâchez le blocage, abaissez légèrement le buste en plaçant les bras et les jambes au-delà de la tête et en posant les orteils sur le sol (photo 238).
3. Verrouillez les genoux en tirant vers le haut les muscles de l'arrière des genoux et des cuisses, puis montez le buste et le bassin (photo 239).
4. Placez les mains au milieu du dos en faisant une poussée avec les mains pour que le buste soit perpendiculaire au sol (photo 240).
5. Étirez les bras sur le sol dans la direction opposée à celle des jambes (photo 241).
6. Accrochez les pouces entre eux et tendez les bras et les jambes (photo 242).



240



241



242

7. Croisez les doigts (photo 243) et tournez les poignets afin que les pouces soient posés sur le sol (photo 244). Étirez les paumes ainsi que les doigts, verrouillez les bras aux coudes et étirez-les depuis les épaules.

8. Les jambes et les bras sont étirés en directions opposées ce qui donne un étirement maximum à la colonne vertébrale.

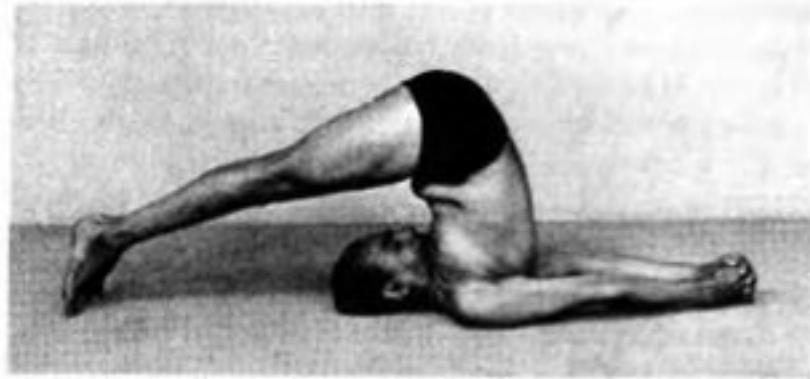
9. Lorsque l'on croise les doigts il est recommandé d'intervertir le croisement. Supposons que ce soit le pouce droit qui soit le plus près du sol, maintenez cette position pendant une minute. Puis lâchez les doigts et recroisez-les en mettant le pouce gauche le plus près du sol, et reprenez l'étirement des bras pendant la même durée. Cela favorisera le développement harmonieux et la souplesse des épaules, des coudes et des poignets.

10. Pendant les premiers temps, il sera difficile de croiser les doigts. En pratiquant progressivement les différentes positions décrites ci-dessus, cela deviendra plus facile.

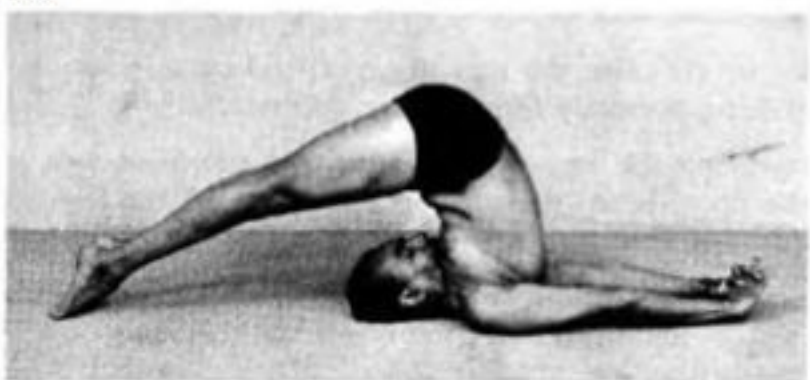
11. De même il est difficile au début de tenir fermement les orteils sur le sol. Si vous restez plus longtemps et si vous étirez plus fort en Sarvāṅgāsana I (photo 223) avant de faire Halāsana, les orteils pourront rester plus longtemps sur le sol.

12. Restez dans la position qu'il vous est possible de faire pendant une à cinq minutes en respirant normalement.

13. Relâchez les mains. Montez les jambes en Sarvāngāsana I et progressivement redescendez au sol. Étendez-vous sur le dos et relaxez-vous.



243



244

#### *Effets.*

Les effets de Halāsana sont les mêmes que ceux de Sarvāngāsana I (photo 223). En plus, grâce à leur contraction, les organes abdominaux sont régénérés. La colonne vertébrale reçoit un apport supplémentaire de sang grâce à la flexion en avant, et cela aide à soulager les maux de dos. L'action de croiser et d'étirer les paumes et les doigts fait disparaître les crampes dans les mains. Cet āsana apporte un soulagement aux personnes qui souffrent de raideur des épaules et des coudes, de lumbago et d'arthrite du dos. Les fortes douleurs d'estomac dues à l'aérophagie sont également réduites et on se sent immédiatement allégé.

La posture est bénéfique pour les personnes qui ont tendance à avoir une tension artérielle trop élevée. Si elles pratiquent d'abord Halāsana avant Sarvāngāsana I, elles n'auront pas la sensation du sang qui monte à la tête.

Halāsana est une posture qui prépare à Paśchimottānāsana (photo 160). Si on fait des progrès en Halāsana, la mobilité du dos qui en résultera permettra de faire un bon Paśchimottānāsana.

*Note.* Pour les personnes souffrant d'excès de tension artérielle, la technique suivante est recommandée pour faire Halāsana avant de pratiquer Sālamba Sarvāngāsana I.

1. Étendez-vous sur le sol.

2. En expirant, amenez les jambes jusqu'à la position verticale et restez pendant environ dix secondes en respirant normalement.

3. En expirant, amenez les jambes au-delà de la tête et poser les orteils sur le sol. Maintenez les orteils sur le sol et tendez les jambes aux genoux.

4. S'il vous est difficile de garder les orteils sur le sol, placez une chaise ou un tabouret derrière la tête et posez les orteils dessus.

5. Si la respiration devient difficile ou rapide, ne posez pas les orteils sur le sol, mais sur une chaise ou un tabouret. Vous ne sentirez aucune pression dans la tête.

6. Allongez les bras sur le sol au-delà de la tête, et restez dans cette position pendant huit minutes en respirant normalement.

7. Pendant toute la durée de cet āsana, fermez les yeux et dirigez votre regard vers le bout du nez.

## 92. *Karṇapīdāsana* Un\* (photo 246)

Karṇa signifie l'oreille. Pīda signifie douleur, malaise ou pression. Cette posture est une variation de Halāsana et peut être faite à la suite de celle-ci.



245



246

### *Technique.*

1. Faites Halāsana (photo 244) et après avoir atteint la limite du temps que vous pouviez tenir cette posture, fléchissez les genoux, posez le genou droit à côté de l'oreille droite et le genou gauche à côté de l'oreille gauche.

2. Les deux genoux doivent être en contact avec le sol, serrés contre les oreilles.

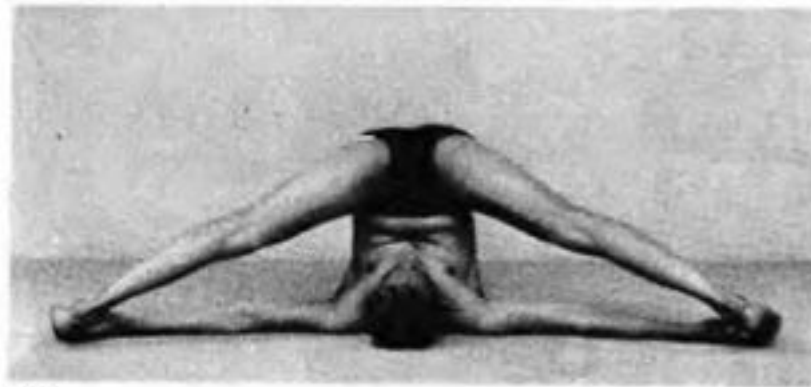
3. Gardez les orteils étirés et joignez les talons et les orteils. Placez les mains dans le dos (photo 245) ou croisez les doigts et tendez les bras (photo 246) comme en Halāsana.

4. Maintenez cette posture pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.  
*Effets.*

Cet āsana repose le buste, le cœur et les jambes. En pliant les genoux, la colonne vertébrale peut davantage s'étirer et cela favorise la circulation du sang autour de la taille.

### 93. *Supta Koṇāsana Deux\** (photo 247)

Supta signifie être couché et koṇa, un angle. C'est une variation de Halāsana dans laquelle les jambes sont écartées.



247



248

#### *Technique.*

1. A partir de Karṇapīdāsana (photo 246), tendez les jambes et écartez-les l'une de l'autre autant que vous le pouvez.
2. Montez le buste et verrouillez les genoux.
3. Prenez le gros orteil droit avec la main droite et le gros orteil gauche avec la main gauche. Maintenez les talons vers le haut. Après avoir agrippé les orteils, montez au maximum la partie dorsale de la colonne vertébrale et tendez l'arrière des genoux (photos 247 et 248).
4. Restez dans la posture pendant vingt à trente secondes en respirant normalement.  
*Effets.*

Cette posture tonifie les jambes et facilite la contraction des organes abdominaux.

## **94. Pārśva Halāsana Quatre\* (photo 249)**

Dans Halāsana (photo 244) les deux jambes sont placées derrière la tête. Dans cette posture elles sont placées sur le côté, dans le plan de la tête. C'est la posture en torsion de la charrue.



**249**

### *Technique.*

1. Faites Supta Koṇāsana (photo 247) et revenez en Halāsana.
2. Placez les mains dans le dos (photo 240).
3. Déplacez vos jambes aussi loin que possible vers la gauche.
4. Verrouillez les deux genoux, montez le buste en vous aidant des mains et étirez les jambes (photo 249).
5. Restez dans la posture pendant une demi-minute avec une respiration normale.
6. En expirant, déplacez vos jambes vers la droite jusqu'à ce qu'elles soient de nouveau dans le plan de la tête et tenez la posture pendant une demi-minute. Ne dérangez pas la position du buste en déplaçant les jambes. Le buste doit rester comme en Sarvāngāsana et Halāsana.

### *Effets.*

Dans cet āsana, la colonne vertébrale reçoit une torsion latérale et devient ainsi plus souple. Le colon, qui est inversé pendant ces mouvements, est convenablement exercé, ce qui facilitera une élimination complète. Les personnes souffrant de constipation chronique ou aiguë, cause de beaucoup de maladies, tireront un grand profit de cet āsana. Si des ordures s'accumulent devant notre maison, cela nous donne la nausée. N'en est-il pas de même si on laisse des déchets qui créent des toxines, s'accumuler dans notre organisme ? Si ces déchets ne sont pas éliminés, des maladies entreront dans notre corps comme des voleurs et nous déroberont la santé. Si les intestins ne bougent pas librement, l'esprit devient lourd, et on se sent triste et irritable. Cet āsana favorise le mouvement des intestins, et nous aide ainsi à remporter le prix de la santé.

## **95. Eka Pāda Sarvāngāsana Cinq\* (photo 250)**

Eka signifie un, seul. Pāda signifie pied. Dans cette variation de Sarvāngāsana, une jambe descend au sol en Halāsana, tandis que l'autre reste verticale comme le buste.



250

*Technique.*

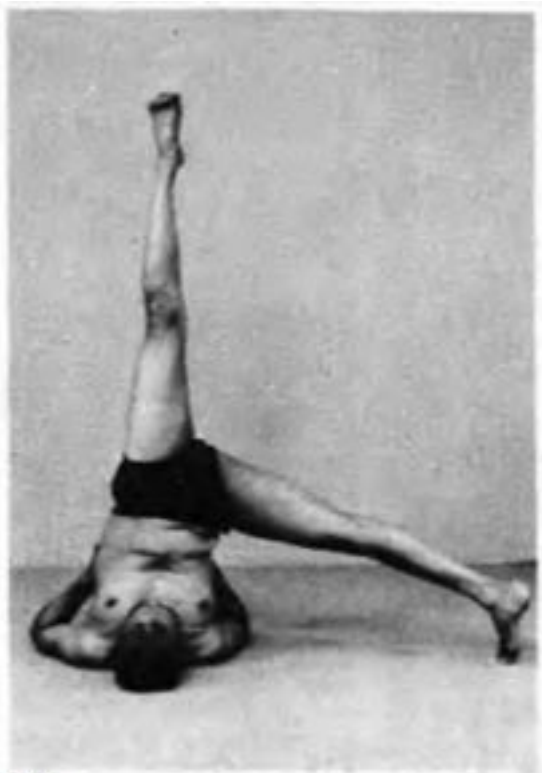
1. Faites Sālamba Sarvāngāsana I (photo 223).
2. Gardez la jambe gauche étirée en Sarvāngāsana. En expirant, descendez la jambe droite au sol en Halāsana (photo 250). Elle doit rester tendue sans plier au genou.
3. Pendant que la jambe droite descend au sol, le genou gauche doit être tendu et la jambe ne doit pas s'incliner sur le côté. La jambe gauche doit rester tendue, face à la tête.
4. Restez dans la posture pendant vingt secondes avec une respiration normale.
5. En expirant, remontez la jambe droite en Sarvāngāsana, puis descendez la jambe gauche au sol en Halāsana, en gardant la jambe droite étirée verticalement et tendue. Remonter une jambe en Sarvāngāsana exerce davantage les organes abdominaux que de descendre les deux jambes en Halāsana.
6. Maintenez la posture de ce côté pendant la même durée que de l'autre.

*Effets.*

Cet āsana tonifie les reins et les muscles des jambes.

## 96. *Pārśvaika Pāda Sarvāngāsana Six\** (photo 251)

Pārśva signifie côté. Dans Eka Pāda Sarvāngāsana (photo 250) la jambe qui descend se pose derrière la tête, tandis que dans cette variation la jambe se pose sur le côté en ligne avec le buste.



251

*Technique.*

1. Faites Eka Pāda Sarvāngāsana des deux côtés comme indiqué ci-dessus, et revenez en Sarvāngāsana.

2. En expirant, descendez la jambe droite en ligne avec les épaules (photo 251). Gardez la jambe droite étirée et tendue au genou.

3. La jambe gauche étirée verticalement doit être maintenue tendue et ne doit pas s'incliner sur le côté. Les côtes doivent être montées à l'aide des mains pour aider la poitrine à s'épanouir pleinement.

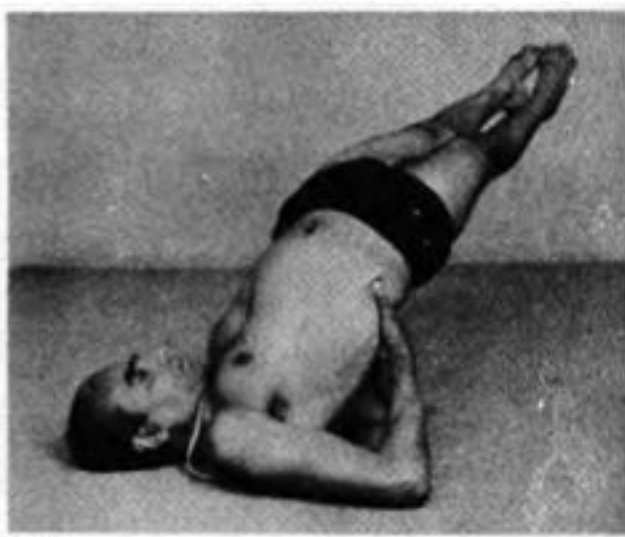
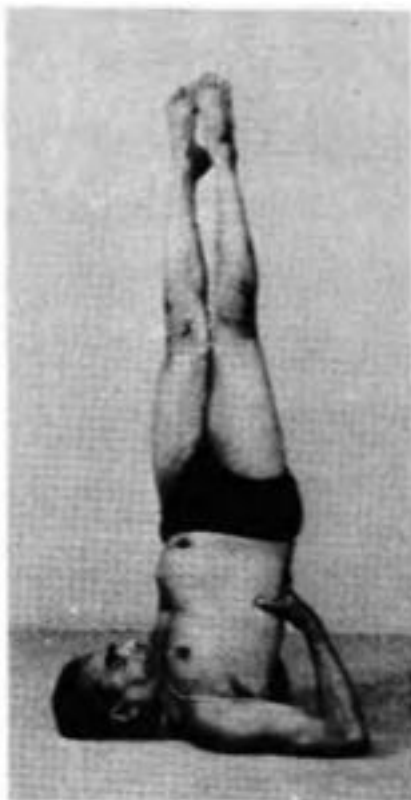
4. Gardez la posture pendant vingt secondes en respirant normalement, puis expirez et revenez en Sarvāngāsana. Recommencez avec l'autre jambe pendant la même durée, puis revenez en Sarvāngāsana.

*Effets.*

Cette posture combat la constipation et tonifie les reins.

### **97. Pārśva Sarvāngāsana Neuf\* (photo 254)**

Pārśva signifie côté ou flanc. Cette variation de Sarvāngāsana se fait en donnant au buste une torsion latérale.



253

252

*Technique.*

1. Depuis Sālamba Sarvāngāsana I (photo 223), tournez le buste et les jambes sur la droite.
2. Placez la paume de la main gauche sous la fesse gauche, de façon à ce que le coccyx soit posé sur le poignet (photo 252). En prenant appui sur le coude et le poignet gauches, descendez le bassin sur la main gauche (photo 253).
3. La paume de la main droite reste posée contre les dorsales, comme en Sarvāngāsana.
4. Étirez les jambes par-dessus la main gauche en formant un angle aigu avec le sol (photo 254) et restez dans cette posture pendant vingt secondes en respirant normalement.
5. En expirant, revenez en Sālamba Sarvāngāsana I et faites la posture du côté droit pendant la même durée (photo 255).



254



255

*Effets.*

Cet āsana fortifie les poignets. Il stimule également les fonctions du foie, du pancréas et de la rate par une irrigation sanguine importante. Ces organes sont ainsi maintenus en bonne santé.

**98. *Setu Bandha Sarvāngāsana* — également appelé *Uttāna Mayūrāsana*Dix\***  
**(photo 259)**

Setu signifie un pont et Setu Bandha la construction d'un pont. Dans cette posture, le corps, prenant appui sur les épaules, les talons et les plantes de pieds, forme une arche. L'arche est étayée par les mains placées à la taille.

Ut signifie intense et tān signifie étirer. Cet āsana ressemble à un paon (Mayūra) qui fait la roue, d'où le nom.



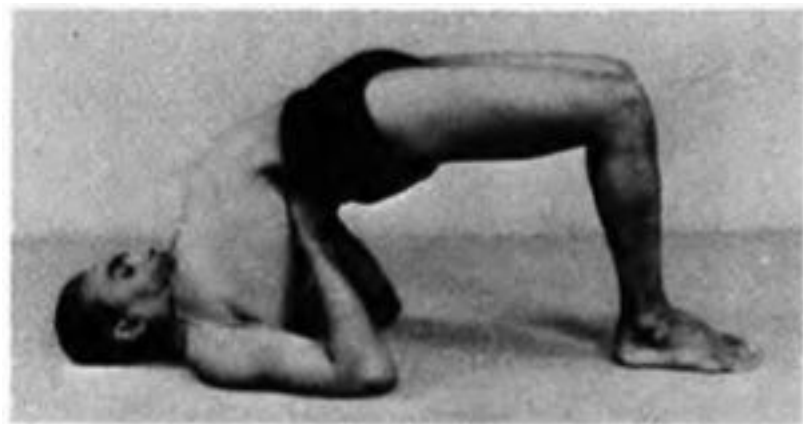
256



257

*Technique.*

1. Faites Sālamba Sarvāngāsana (photo 293).
2. Posez les mains sur le dos, montez la colonne vertébrale, descendez les jambes en arrière (photo 256), tendues ou pliées aux genoux (photo 257) et laissez tomber les jambes en arrière jusqu'au sol (photo 258). Tendez les jambes en les gardant l'une contre l'autre (photo 859).
3. Le corps entier forme un pont, dont le poids est supporté par les coudes et les poignets. Les seules parties du corps en contact avec le sol seront l'arrière de la tête et le cou, les épaules, les coudes et les pieds. Restez dans cette posture pendant une demi-minute à une minute en respirant normalement.
4. Il est possible de diminuer la pression sur les coudes et les poignets en étirant la colonne vertébrale vers le cou, et en gardant les talons fermement posés sur le sol.



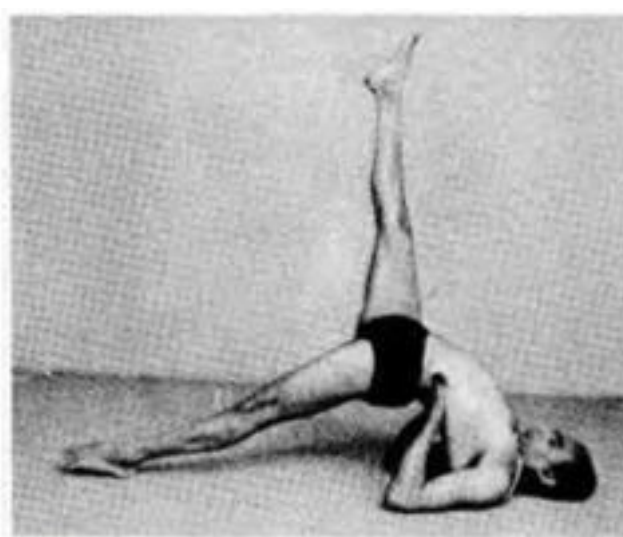
258



259

**99. *Eka Pāda Setu Bandha Sarvāngāsana* — appelé aussi *Eka Pāda Uttāna Mayūrāsana* Onze\* (photo 260)**

Eka signifie un et pāda, le pied. C'est une variation de l'āsana précédent avec une jambe verticale.



260

*Technique.*

1. Après avoir fait Setu Bandha Sarvāngāsana (photo 259), en expirant montez la jambe droite verticalement (photo 260). Tendez les deux jambes au maximum et tenez la posture pendant dix secondes.

2. Inspirez, ramenez la jambe droite au sol, et en expirant, montez la jambe gauche verticalement en tendant les deux jambes au maximum. Restez en position pendant la même durée de chaque côté. Inspirez, ramenez la jambe au sol.

3. En expirant, remontez les jambes en Sarvāngāsana (photo 223), descendez-les progressivement vers le sol en retirant les mains et étendez-vous.

*Effets de Setu Bandha Sarvāngāsana et de Eka Pāda Setu Bandha Sarvāngāsana.*

Ces deux āsana donnent à la colonne vertébrale un étirement en arrière et fait disparaître la pression sur le cou provoquée par les autres mouvements de Sarvāngāsana.

Une colonne vertébrale souple et en bonne santé dénote un système nerveux sain. Des nerfs en bonne santé font un homme sain de corps et d'esprit.

## 100. *Ūrdhvā Padmāsana en Sarvāngāsana Quatre\** (photo 261)

Ūrdhvā signifie au-dessus, haut. Padma est un lotus. Dans cette variation de Sarvāngāsana, les jambes, au lieu de rester droites, sont pliées aux genoux et croisées en lotus, en amenant le pied droit sur la cuisse gauche et le pied gauche sur la cuisse droite (photo 104).



261

*Technique.*

1. Après avoir fait Sālamba Sarvāngāsana, pliez les jambes aux genoux et croisez-les. Placez d'abord le pied droit sur la cuisse gauche, puis le pied gauche sur la cuisse droite.

2. Étirez verticalement les cuisses, rapprochez les genoux le plus possible l'un de l'autre et éloignez le plus possible les jambes du bassin (photo 261).

3. Restez dans cette posture pendant vingt à trente secondes en respirant profondément et régulièrement.

4. Afin d'augmenter l'étirement, faites la posture en donnant au buste une torsion latérale suivant la technique de Pārśva Sarvāngāsana (photo 254). Cette posture s'appelle :

### **101. Pārśva Ūrdhvā Padmāsana en Sarvāngāsana Sept\* (photos 262 à 265)**

(Pārśva signifie côté.)

5. Restez de chaque côté pendant dix à quinze secondes en respirant normalement.

6. En expirant, revenez en Ūrdhvā Padmāsana et faites une pause.

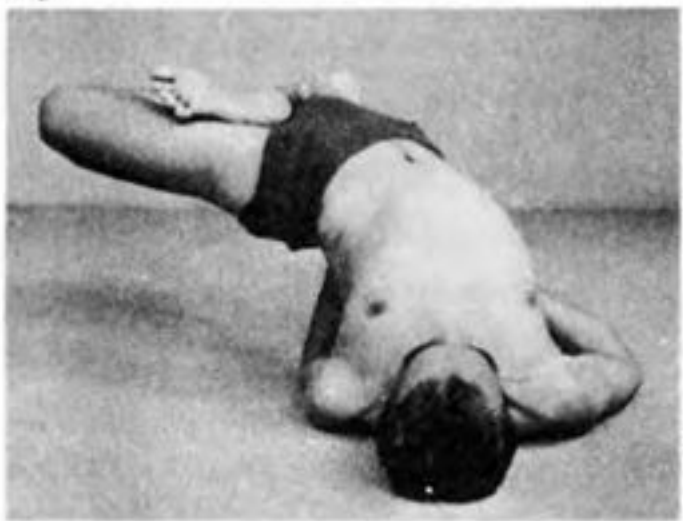
7. Maintenant, en expirant, faites une arche en ouvrant le buste et le bassin en arrière (photo 266) en suivant la technique de Setu Bandha Sarvāngāsana (photo 259). Progressivement, étirez les cuisses en arrière jusqu'à ce que les genoux touchent le sol, formant ainsi un pont au-dessus des mains. Cela s'appelle :



262



263



264

## 102. *Uttāna Padma Mayūrāsana* Vingt-cinq\* (photo 267)

Uttāna signifie un étirement intense, padma, le lotus, et mayūra, le paon.

8. Restez dans cette posture pendant dix à quinze secondes en respirant normalement.

9. En expirant, revenez en Īrdhvā Padmāsana.

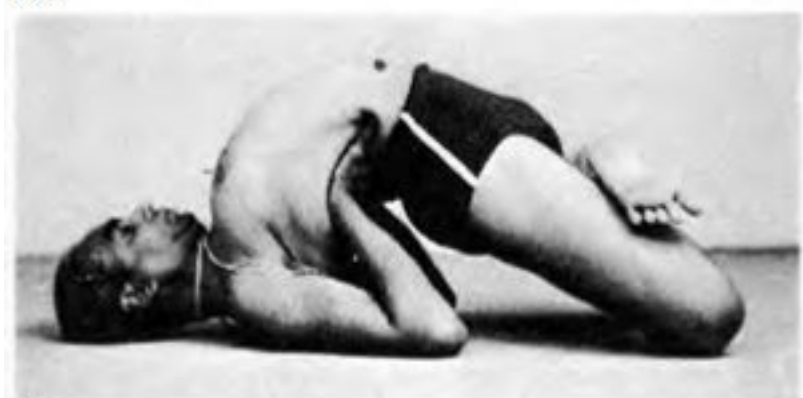
10. Décroisez les jambes, revenez en Sālamba Sarvāngāsana et refaites la posture en plaçant le pied gauche sur la cuisse droite puis le pied droit sur la cuisse gauche. Restez dans toutes ces postures pendant une durée égale.



265



266



267

### 103. *Piñḍāsana en Sarvāṅgāsana* Cinq\* (photo 269)

Piñḍā signifie embryon ou fœtus. Dans cette variation de Sarvāṅgāsana, qui est une continuation de la précédente, les jambes croisées descendent jusqu'à ce qu'elles viennent toucher la tête. La posture ressemble à l'embryon dans l'utérus, d'où le nom.



268



269

#### *Technique.*

1. Après avoir fait Ūrdhvā Padmāsana en Sarvāṅgāsana (photo 261), en expirant, pliez et descendez les jambes en lotus vers la tête.
2. Posez les jambes sur la tête (photo 268).
3. Enlevez les mains du dos et entourez les jambes avec vos bras (photo 269). En entourant les jambes ramenez le buste le plus près possible du cou pour que les jambes se posent bien.
4. Maintenez cette posture pendant vingt à trente secondes avec une respiration normale, et revenez en Ūrdhvā Padmāsana en Sarvāṅgāsana.

#### **104. Pārśva Piṇḍāsana en Sarvāngāsana Huit\* (photos 270 et 271)**

Pārśva signifie côté ou flanc. Dans cette variation en Piṇḍāsana de la posture précédente, les deux genoux pliés descendent au sol et sont placés sur le côté du buste. C'est la posture, en torsion, de l'embryon en Sarvāngāsana.



270



271

##### *Technique.*

1. Après Piṇḍāsana, lâchez les mains (photo 269), placez-les dans le dos à l'arrière des côtes (photo 268).
2. Tournez les hanches sur le côté droit et en expirant, descendez les deux genoux au sol. Le genou gauche doit être tout près de l'oreille droite (photo 270).
3. Au début de l'entraînement, l'épaule gauche se soulève du sol. Faites descendre l'épaule vers le sol, et avec la main gauche pressez fermement le dos. Si vous ne faites pas cela, vous perdrez l'équilibre et vous ferez une culbute sur le côté.
4. Du fait de la torsion, la respiration sera rapide et difficile car le diaphragme est compressé

dans cette posture.

5. Vous n'arriverez à poser votre genou au sol près de l'oreille qu'après un long entraînement.

6. Restez dans cette posture pendant vingt à trente secondes en respirant normalement.

7. En expirant, remontez et sans défaire le lotus tournez-vous sur la gauche, de sorte que le genou droit se place près de l'oreille gauche (photo 271). Restez de ce côté pendant la même durée.

8. Revenez en Ūrdhva Padmāsana (photo 261). Défaitez le lotus et faites Sālamba Sarvāngāsana.

9. Maintenant changez de jambe et faites le lotus de l'autre côté en mettant d'abord le pied gauche au-dessus de la cuisse droite, puis le pied droit au-dessus de la cuisse gauche, c'est-à-dire le contraire de la posture précédente.

10. Refaites les mêmes mouvements de chaque côté suivant les indications ci-dessus.

*Effets de Ūrdhva Padmāsana et de Pārśva Piṇḍāsana en Sarvāngāsana.*

Le fait de changer alternativement le croisement des jambes dans la posture du lotus apporte une pression égale des deux côtés de l'abdomen et du colon, ce qui élimine la constipation. Pour les personnes souffrant de constipation chronique il est recommandé de rester plus longtemps en Pārśva Piṇḍāsana ; une minute de chaque côté se révélera particulièrement efficace. Ces postures soulagent les coliques aiguës.

Les personnes qui ont des genoux très souples peuvent faire facilement ces postures. Cependant pour un grand nombre, il est difficile de croiser les jambes en Padmāsana. Pour elles, il est recommandé de maintenir plus longuement Pārśva Halāsana (photo 249). Là aussi la colonne vertébrale et le buste bénéficient d'une torsion latérale, mais les jambes restent allongées.

Dans toutes ces postures, la respiration sera, au début de l'entraînement, rapide et difficile. Essayez de la rendre normale.

*Note.* Dans ces variations de Sarvāngāsana, on fait faire à la colonne vertébrale des mouvements en avant, sur le côté et en arrière. En Halāsana, Eka Pāda Sarvāngāsana, Karṇa Pīdāsana et Piṇḍāsana, la colonne est étirée vers l'avant. En Pārśvaika Pāda Sarvāngāsana, Pārśva Halāsana et Pārśva Piṇḍāsana, elle est étirée latéralement, ainsi qu'en Pārśva Sarvāngāsana et en Pārśva Ūrdhva Padmāsana. En Setu Bandha et Uttāna Padma Mayūrāsana, elle est étirée en arrière. Ces mouvements dans tous les sens tonifient la colonne vertébrale et la maintiennent en bonne santé.

On raconte que pendant l'Age Krita (le premier Age du Monde) une armée de Dānavā (géants et démons) devinrent invincibles dans les batailles conduites par Vṛtra et dispersèrent les Deva (les Dieux). Ceux-ci comprirent qu'ils ne pourraient retrouver leur pouvoir tant que Vṛtra serait en vie. Ils allèrent trouver leur aïeul, Brahmā, le créateur. Brahmā leur recommanda de consulter Viṣṇu qui leur demanda d'obtenir les os d'un sage appelé Dadhīcha, avec lesquels ils pourraient faire une arme pour tuer le démon. Les dieux apparurent au sage et suivant le conseil de Viṣṇu le prièrent de leur accorder ce don. Le sage renonça alors à son corps au profit des dieux. Avec la colonne vertébrale de Dadhīcha on fabriqua Vajra, le foudre. Indra, le roi des dieux, lança le foudre sur Vṛtra et le tua.

L'histoire est symbolique. Les Dānavā représentent les qualités « tamasiques » des hommes et les maladies. Les Deva représentent la santé, l'harmonie et la paix. Pour détruire les qualités « tamasiques » et les maladies qui en découlent et pour jouir de la santé et du bonheur, notre colonne vertébrale doit devenir aussi forte qu'un foudre, comme celle de Dadhīcha. Alors nous jouirons abondamment de la santé, de l'harmonie et du bonheur.

## **105. Jathara Parivartanāsana Cinq\* (photos 274 et 275)**

Jathara signifie l'estomac, le ventre. Parivartana signifie enrouler, tourner autour.



**272**

### *Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos (photo 219).
2. Tendez les bras sur les côtés dans l'axe des épaules, de sorte que le corps ressemble à une croix.
3. En expirant, levez les deux jambes ensemble verticalement. Vous devez les tendre au maximum, sans plier aux genoux (photo 272).
4. Restez dans cette position en faisant quelques respirations. Puis en expirant, descendez les deux jambes sur le côté gauche (photo 273) jusqu'à ce que les orteils touchent presque le bout des doigts de la main gauche (photo 274). Essayer de garder le dos bien appuyé au sol. Au début, l'épaule droite se soulèvera du sol. Pour éviter cela, demandez à un ami de la presser au sol, ou bien accrochez-vous à un meuble avec la main droite lorsque les jambes tournent sur le côté gauche.
5. Les deux jambes doivent descendre ensemble et les genoux doivent rester tendus constamment. Autant que possible, la partie lombaire du dos doit rester en contact avec le sol, les jambes tournent uniquement depuis les hanches. Lorsque les jambes vont vers la main gauche étirée, amenez l'abdomen vers la droite.
6. Restez dans la posture pendant environ vingt secondes, en gardant les jambes constamment tendues. Puis en expirant, ramenez lentement les jambes, toujours tendues, à la verticale (photo 272).
7. Gardez (es jambes verticales le temps de quelques respirations, puis refaites les mouvements en descendant les jambes vers la droite et en tournant l'abdomen vers la gauche (photo

375). Gardez la posture pendant la même durée, puis en expirant, revenez à la position de jambes verticales (photo 272) et descendez-les lentement jusqu'au sol (photo 219) et relaxez-vous.



273



274

#### *Effets.*

Cet āsana aide à réduire l'embonpoint. Il élimine la paresse du foie, de la rate et du pancréas, et les tonifie. Il soulage également les gastrites et fortifie les intestins. La pratique régulière de cet āsana assure un bon fonctionnement de tous les organes abdominaux. Il soulage les douleurs dans le bas du dos et dans la région des hanches.



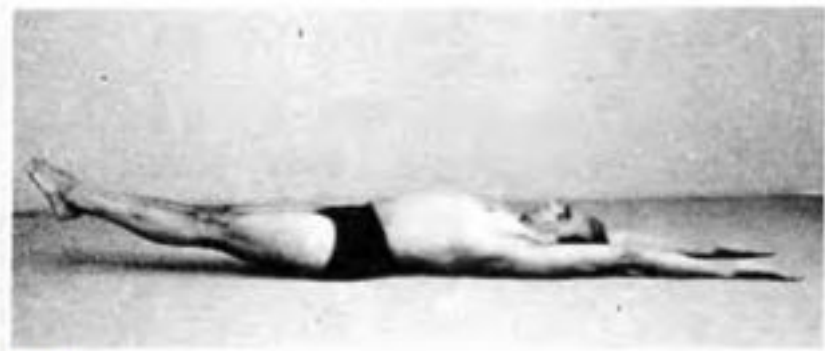
275

### 106. *Urdhva Prasārita Pādāsana Un\** (photos 276 à 279)

Urdhva signifie droit, au-dessus, haut. Prasārita signifie tendu, étiré. Pāda est le pied.



276



277



278



279

*Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos en étirant les jambes et en tendant les genoux. Placez les mains le long des jambes (photo 219).
2. En expirant, levez les bras au-dessus de la tête et tendez-les (photo 276). Faites deux respirations.
3. En expirant, montez les jambes à un angle de 30° (photo 277) et maintenez cette position pendant quinze à vingt secondes en respirant normalement.
4. En expirant, montez les jambes à un angle de 60° (photo 278), maintenez cette position pendant quinze à vingt secondes en respirant normalement.
5. De nouveau, en expirant, montez les jambes jusqu'à la verticale (photo 279) et maintenez la position pendant trente à soixante secondés avec une respiration normale.

6. Puis en expirant, descendez lentement les jambes au sol et relaxez-vous.

7. Répétez 3 ou 4 fois l'enchaînement des positions 2 à 6.

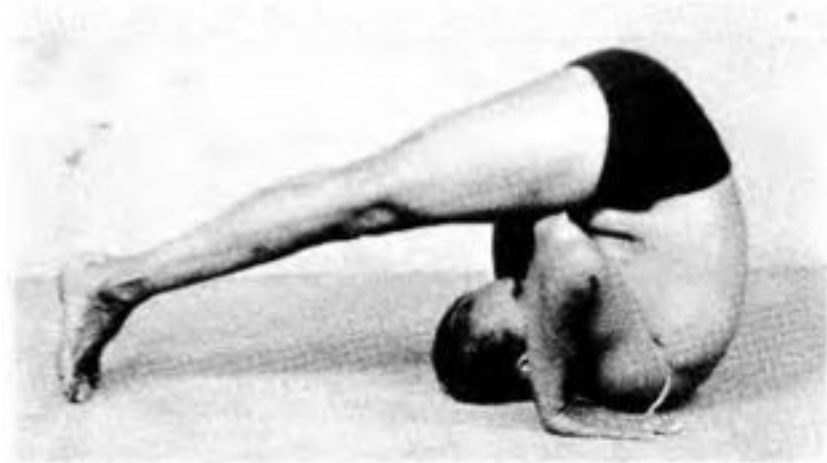
*Note.* Si vous ne pouvez pas faire les trois positions en une seule fois, faites-les en prenant un temps de repos entre chaque position.

*Effets.*

Cet āsana se révèle être d'une efficacité étonnante pour réduire les rondeurs du ventre. Il fortifie la région lombaire du dos, tonifie les organes abdominaux et soulage les personnes souffrant de troubles gastriques et de flatulence.

### **107. *Cakrāsana Quatre\** (photos 280 à 283)**

Cakra signifie une roue. Dans cette posture, couchez-vous sur le sol, levez les deux jambes ensemble en les tendant, et amenez-les au-delà de la tête en Halāsana (photo 239). Placez les mains près des oreilles et roulez au-dessus de la tête. Dans ce mouvement, le corps tourne comme une roue, d'où le nom.



280



281



282



283

*Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos (photo 219).
2. En expirant, levez les deux jambes ensemble et amenez-les au-delà de la tête, en Halāsana, les orteils posés sur le sol (photo 239). Faites deux ou trois respirations.
3. Amenez les mains au-dessus de la tête, pliez les coudes et placez les paumes au sol à côté

des épaules, les doigts pointant dans le sens inverse des pieds (photo 280).

4. En expirant, pressez les mains sur le sol et étirez les jambes loin derrière pour soulever la nuque, puis roulez au-dessus de la tête comme sur les photos 281, 282 et 283.

5. Maintenant, tendez les bras et faites Adho Mukha Svānāsana (photo 75).

6. Pliez les coudes, posez le buste sur le sol, retournez-vous sur le dos et relaxez-vous.

*Effets.*

Cet āsana tonifie les organes abdominaux et la colonne vertébrale. Grâce à ce mouvement de roue, le sang circule abondamment autour de la colonne vertébrale et la régénère. Il a également une action efficace contre les troubles gastriques et la paresse du foie.

## 108. *Supta Pādāṅguṣṭhāsana* Treize\* (photo 285)

Supta signifie étendu sur le sol. Pāda est le pied et Aṅguṣṭha, le gros orteil. Cet āsana se fait en trois mouvements.



284



285

*Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos, les deux jambes étirées et tendues aux genoux (photo 219).

2. En inspirant, levez la jambe gauche jusqu'à la verticale. Gardez la jambe droite tendue à fond sur le sol et posez la main droite sur la cuisse droite.

3. Levez le bras gauche et attrapez le gros orteil entre le pouce, l'index et le majeur (photo 284). Faites 3 ou 4 respirations profondes.

4. En expirant, montez la tête et le buste, pliez le coude gauche et amenez la jambe gauche vers la tête sans plier au genou. Montez la tête et le buste ensemble et posez le menton sur le genou gauche (photo 285). Restez dans la posture pendant environ vingt secondes, en gardant la jambe droite sur le sol, tendue à fond et en respirant normalement.

5. En inspirant, ramenez la tête et le buste au sol et la jambe gauche à la position verticale (photo 284). Ceci termine le premier mouvement.

6. En expirant, attrapez le gros orteil gauche, pliez le genou gauche puis amenez le pied gauche vers l'épaule droite. Pliez le coude gauche, faites passer le bras gauche derrière la tête, puis avancez la tête dans l'espace entre l'avant-bras gauche et le tibia (photo 286). Faites quelques respirations profondes.

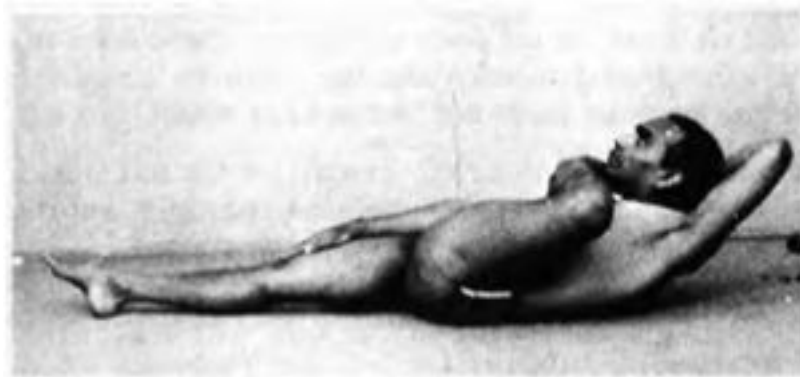
7. Inspirez, reposez la tête sur le sol, ramenez le bras gauche face à la tête et tendez le bras et la jambe gauches. Ramenez la jambe gauche à la verticale en continuant de tenir le gros orteil (photo 284). Pendant le temps de la posture, la jambe droite reste également tendue au maximum sur le sol et la main droite est posée sur la cuisse. Ceci termine le second mouvement.

8. Expirez, et sans déranger la tête et le buste ni soulever la jambe droite du sol, faites descendre le bras avec la jambe gauche sur le côté gauche, jusqu'au sol (photo 287). Ne lâchez pas le gros orteil en amenant le bras gauche dans l'axe des épaules. Maintenez la posture pendant environ vingt secondes sans plier la jambe gauche au genou. Respiration normale.

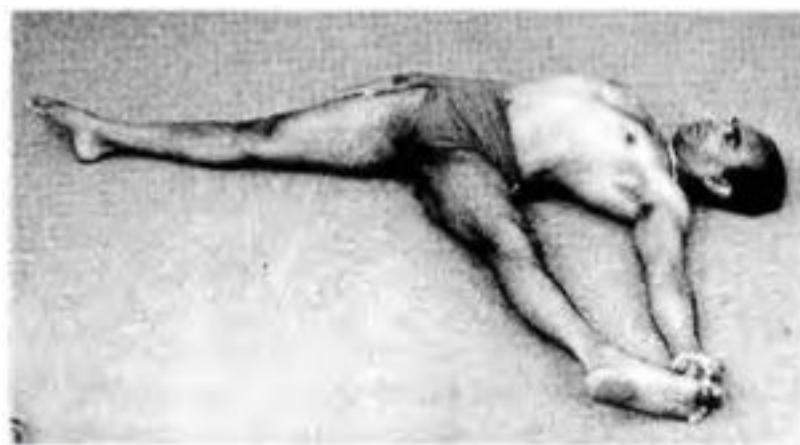
9. Maintenant inspirez, et sans plier la jambe gauche au genou ramenez-la à la position verticale, sans lâcher le gros orteil gauche ni déranger la jambe droite tendue au sol (photo 284).

10. En expirant, lâchez le gros orteil, reposez la jambe gauche sur le sol à côté de la droite et posez la main gauche sur la cuisse gauche. Ceci termine le troisième mouvement. Au début de la pratique, il est difficile de maintenir la jambe tendue sur le sol pendant toute la durée de ces trois mouvements. Vous pouvez donc demander à un ami de presser la cuisse juste au-dessus du genou, pour aider la jambe à se maintenir au sol. Vous pouvez aussi appuyer le pied contre un mur.

11. Lorsque vous avez terminé ces trois mouvements du côté gauche, faites quelques respirations profondes, puis faites le côté droit en permutant droite et gauche.



286



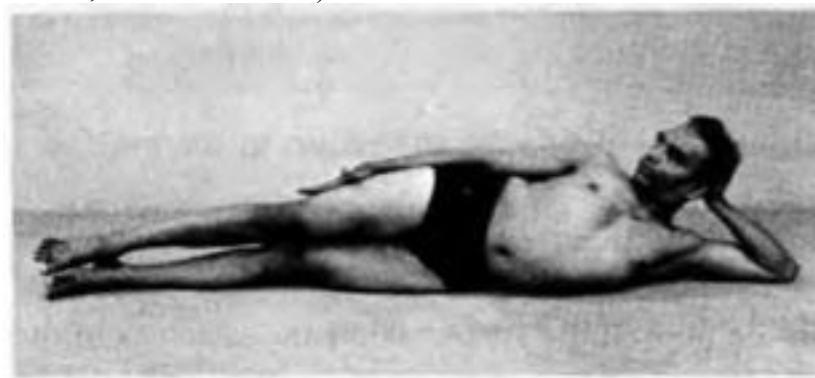
287

### *Effets.*

Par la pratique de cet āsana, les jambes se développent harmonieusement. Les personnes souffrant de sciatique et de paralysie des jambes tireront un grand profit de cette posture. Le sang circule abondamment dans les jambes et les hanches dont les nerfs sont ainsi régénérés. Elle fait disparaître la raideur des hanches et empêche les hernies de se développer. Elle peut être pratiquée aussi bien par les hommes que par les femmes.

## **109. *Anantāsana* Neuf\* (photo 290)**

Ananta est l'un des noms de Visnu ; c'est aussi le lit de Viṣṇu, le serpent Śeṣa. D'après la mythologie hindoue, Viṣṇu dort sur l'océan primordial, couché sur Śeṣa, le serpent aux mille têtes. Pendant ce sommeil, un lotus sort de son nombril. De ce lotus, naît Brahmā le Créateur, qui construira le monde. Après la création, Viṣṇu s'éveille pour régner dans le plus haut des ciels, Vaikunṭha. La statue de Viṣṇu dans cette posture se trouve dans un temple dédié au Seigneur Ananta Padmanābha (padma = lotus, nābha = nombril) à Trivandrum en Inde du Sud.



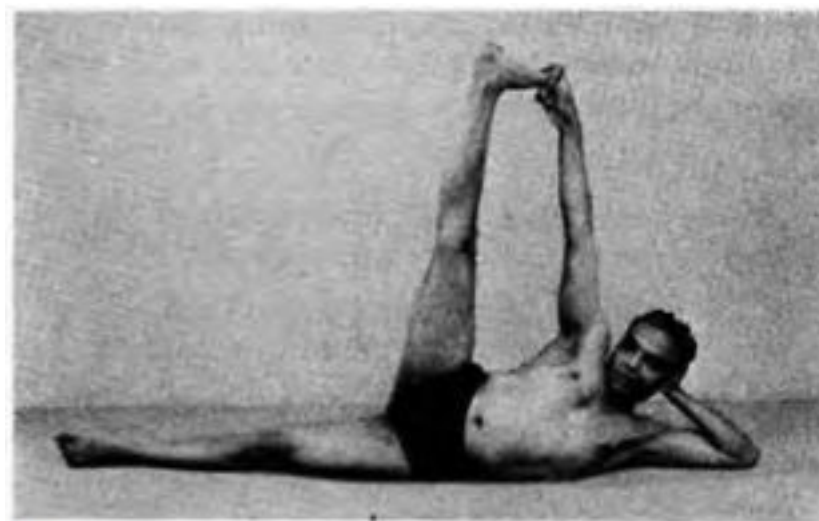
288

### *Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos (photo 219). En expirant, tournez-vous sur le côté gauche, le côté du coips étant ainsi en contact avec le sol.
2. Levez la tête, étirez le bras gauche au-delà de la tête dans l'axe du corps, pliez le coude gauche, levez l'avant-bras et posez la tête sur la paume de la main gauche, qui doit être placée derrière l'oreille (photo 288). Restez dans la posture pendant quelques secondes en respirant soit normalement, soit profondément.
3. Pliez le genou droit et attrapez le gros orteil droit entre le pouce, l'index et le majeur de la main droite (photo 289).
4. En expirant, dépliez le bras droit et étirez la jambe droite, verticalement (photo 290). Tenez la posture pendant quinze à vingt secondes avec une respiration normale.
5. En expirant, pliez le genou droit et retournez à la position décrite au paragraphe 2.
6. Otez la tête de la main gauche et remettez-vous sur le dos (photo 219).
7. Faites la posture de l'autre côté pendant la même durée, et relaxez-vous.



289



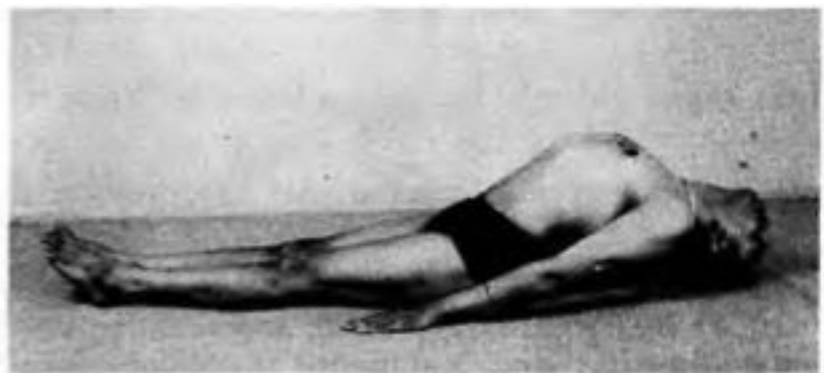
290

*Effects.*

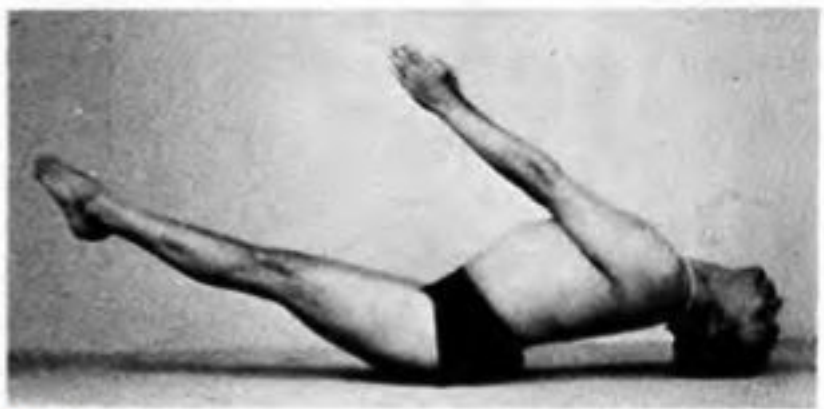
Cette posture produit un effet bénéfique sur la région pelvienne, et tonifie les muscles des mollets. Elle soulage également les maux de dos et empêche le développement de hernies.

**110. *Uttāna Pādāsana* Neuf\* (photo 292)**

Uttāna signifie étiré à fond ou couché sur le dos avec la tête levée. Pāda signifie jambe.



291



292

#### *Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos, en gardant les pieds et les genoux serrés l'un contre l'autre. Les genoux doivent être tendus (photo 219). Faites 3 ou 4 respirations profondes.

2. En expirant, soulevez le dos pour former une arche ; étirez le cou et ramenez la tête en arrière jusqu'à ce que le sommet du crâne soit posé sur le sol (photo 291). S'il vous est difficile de poser le sommet du crâne sur le sol, vous pouvez poser les mains sur le sol à côté de la tête, puis lever le cou et placer la tête aussi loin que possible en arrière en arquant les régions dorsale et lombaire. Puis allongez les bras le long du corps. Faites 2 ou 3 respirations.

3. Étirez le dos et en expirant, montez les jambes jusqu'à former un angle de 45° ou 50° avec le sol. Levez les bras, parallèlement aux jambes, joignez les mains (photo 292). Les bras et les jambes doivent être maintenus tendus, sans plier les coudes ni les genoux. Les jambes doivent se toucher aux cuisses, aux genoux, aux chevilles et aux pieds.

4. Étirez les côtes au maximum et restez dans la posture pendant une demi-minute en respirant normalement. Le corps est en équilibre sur le sommet de la tête et sur les fesses.

5. En expirant, abaissez les jambes et les bras sur le sol, allongez le cou et la tête, posez le dos sur le sol et relaxez-vous.

#### *Effets.*

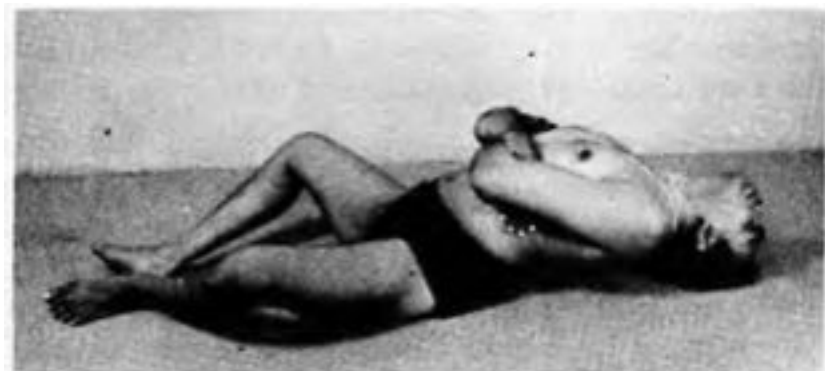
Cet āsana apporte une complète expansion à la cage thoracique et entretient la souplesse et la santé de la région dorsale de la colonne vertébrale. Il tonifie le cou et le dos et régularise l'activité de la glande thyroïde en lui assurant un apport de sang nouveau. Les muscles abdominaux sont également étirés et renforcés.

## 111. *Setu Bandhāsana* Quatorze\* (photo 296)

Setu signifie un pont. Setu bandha signifie la construction d'un pont. Dans cette posture, le corps entier forme une arche qui est supportée, d'un côté, par le sommet de la tête, et de l'autre, par les pieds, d'où le nom.



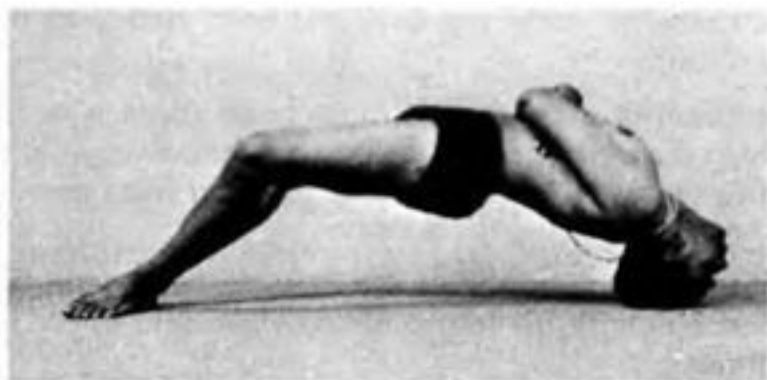
293



294

### *Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos (photo 219). Faites quelques respirations profondes.
2. Pliez les genoux, ouvrez les jambes en écartant les genoux et amenez les talons à l'intérieur vers les fesses.
3. Gardez les talons serrés, le côté extérieur fermement appuyé au sol.
4. Amenez les mains de chaque côté de la tête, et en expirant, montez le buste pour former une arche, et posez le sommet de la tête sur le sol (photo 293). Ramenez la tête le plus possible en arrière en étirant le cou et en soulevant les régions dorsale et lombaire.
5. Croisez les bras sur la poitrine en tenant le coude gauche avec la main droite et le coude droit avec la main gauche (photo S94). Faites 2 ou 3 respirations.
6. En expirant, montez les hanches (photo 295) et étirez les jambes jusqu'à ce qu'elles soient tendues (photo 296). Joignez les pieds et pressez-les fermement sur le sol. Le corps entier forme ainsi un pont ou une arche. D'un côté, le point d'appui est le sommet de la tête et de l'autre côté, ce sont les pieds.
7. Maintenez la posture pendant quelques secondes en respirant normalement.
8. En expirant, décroisez les bras, placez les mains sur le sol, pliez les genoux, descendez les jambes et le buste au sol, remettez la tête droite et étirez le cou, puis allongez-vous sur le dos et relaxez-vous.



295



296

*Effets.*

Cet āsana renforce le cou et tonifie les régions cervicale, dorsale, lombaire et sacrée de la colonne vertébrale. Les muscles extenseurs du dos et les hanches sont également renforcés. Les glandes pinéale, pituitaire, thyroïde et surrénales bénéficient d'un apport de sang supplémentaire, ce qui active leur fonctionnement.

**112. *Bharadvājāsana I Un\** (photos 297 et 298)**

Bharadvāja était le père de Drona, le précepteur militaire des Kauravas et des Pāṇḍavas qui combattirent pendant la grande guerre décrite dans le Mahabharata. Cet āsana est dédié à Bharadvāja.



297



298

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Fléchissez les genoux, pliez les jambes en arrière et ramenez les deux pieds sur le côté droit près de la hanche.
3. Les deux fesses posées sur le sol, tournez le buste à environ  $45^\circ$  vers la gauche, tendez le bras droit et placez la main droite sur le côté extérieur de la cuisse gauche près du genou gauche. Glissez la main droite sous le genou gauche, la paume touchant le sol.
4. En expirant, depuis l'épaule faites tourner le bras gauche derrière le dos, en pliant le coude, et avec la main gauche attrapez le biceps droit.
5. Tournez la tête vers la droite et regardez au-dessus de l'épaule droite (photos 297 et 298).
6. Maintenez la posture pendant une demi-minute en respirant profondément.
7. Relâchez les mains, étirez les jambes et refaites la posture de l'autre côté. Ramenez les deux pieds près de la hanche gauche, tournez le buste vers la droite, tendez le bras gauche, placez la paume gauche sous le genou droit et attrapez le biceps gauche avec la main droite passée derrière le dos. Restez de ce côté pendant la même durée que de l'autre côté.

*Effets.*

Cet āsana simple fait travailler les régions dorsale et lombaire de la colonne vertébrale. Les personnes qui ont un dos très raide auront beaucoup de difficultés à faire les autres postures en torsion latérale. Cette posture assouplit le dos. Elle est aussi très bénéfique pour les personnes qui souffrent d'arthrite.

### **113. *Bharadvājāsana II Deux\** (photos 299 et 300)**



**299**



**300**

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).

2. Pliez la jambe gauche au genou, prenez le pied gauche avec les mains et placez-le à la base de la cuisse droite près du bassin de sorte que le talon se trouve placé à côté du nombril. La jambe gauche sera alors en demi-lotus.

3. Pliez la jambe droite au genou, amenez le pied droit en arrière et placez le talon droit près de la hanche. Maintenez les deux genoux sur le sol, très près l'un de l'autre.

4. En expirant, depuis l'épaule faites tourner le bras gauche, derrière le dos, en pliant le coude, et attrapez le pied gauche avec la main gauche.

5. Tendez le bras droit, placez la main droite sur le côté extérieur de la cuisse gauche près du genou gauche. Glissez la main droite sous le genou gauche, la paume touchant le sol et les doigts pointés vers la droite (photos 299 et 300).

6. Sans lâcher le pied gauche, tournez le buste aussi loin que possible vers la gauche. Tournez la tête soit vers la gauche, soit vers la droite et regardez au-dessus de l'épaule.

7. Maintenez cette posture pendant une demi-minute à une minute en respirant normalement ou profondément.

8. Puis défaites la posture et refaites-la de l'autre côté pendant une durée égale. Vous placerez alors le pied droit à la base de la cuisse gauche que vous attraperez avec la main droite passée derrière le dos. Vous plierez la jambe gauche au genou et placerez le talon sur le sol près de la hanche gauche. Vous placerez la main gauche sous le genou droit et tournerez le buste aussi loin que possible vers le côté droit.

9. Lorsque cet āsana a été fait des deux côtés, allongez les jambes et les bras et relaxez-vous.

#### *Effets.*

La pratique de cette posture assouplit les genoux et les épaules. Elle n'est pas très efficace pour les personnes qui ont une colonne vertébrale souple, mais ce sera une bénédiction pour les personnes qui souffrent d'arthrite.

#### 114. *Marīchyāsana III* Dix\* (photos 303 et 304)

C'est une des postures assises en torsion latérale.



301



302

##### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou gauche, placez le pied gauche à plat sur le sol. Le tibia doit être perpendiculaire au sol, et le mollet au contact de la cuisse. Placez le talon près du périnée. Le côté intérieur du pied gauche doit venir toucher le côté intérieur de la cuisse droite tendue.
3. En expirant, tournez la colonne à environ 90° vers la gauche, afin que la poitrine passe au-delà de la cuisse gauche pliée, et amenez le bras droit au-dessus de la cuisse gauche (photo 301).
4. Placez l'épaule droite au-delà du genou gauche et tendez le bras droit en avant en tournant la colonne vertébrale encore plus vers la gauche et en étirant le buste depuis la partie arrière des côtes flottantes droites (photo 302). Faites deux respirations.
5. En expirant, tournez le bras droit autour du genou gauche en pliant le coude droit, et

placez le poignet droit dans le dos au niveau de la taille. Inspirez et maintenez la position.

6. En expirant profondément, amenez le bras gauche dans le dos. Agrippez la main droite avec la main gauche, ou vice versa (photos 303 et 304). Au début de la pratique, on arrivera difficilement à tourner le buste sur le côté, mais en s'exerçant, l'aisselle touchera le genou plié. Après avoir réussi à tourner la bas derrière le genou, on trouvera également difficile de rejoindre les mains. Petit à petit, on apprendra à attraper les doigts, puis la paume et enfin le poignet.

7. Le bras droit doit bloquer fermement le genou gauche plié. Il ne doit pas y avoir d'espace entre l'aisselle droite et le genou gauche.

8. Après avoir joint les mains dans le dos, tournez plus encore la colonne vertébrale vers la gauche grâce à la traction des mains.

9. Toute la surface de la jambe qui est allongée doit rester fermement en contact avec le sol, mais cela ne sera pas possible au début. Il faut tendre la jambe de sorte que la rotule soit remontée vers la cuisse et également étirer le mollet. Ainsi la jambe restera fermement tendue sur le sol.

10. Restez dans la posture pendant une demi-minute à une minute en respirant normalement. On peut tourner la tête d'un côté et regarder les orteils de la jambe tendue, ou la tourner de l'autre côté et regarder au-dessus de l'épaule.

11. Relâchez les mains et ramenez le buste à sa position initiale. Dépliez la jambe gauche et étirez-la sur le sol.

12. Puis refaites la posture de l'autre côté. Cette fois pliez la jambe droite et placez le pied droit à plat sur le sol ; le talon doit toucher le périnée et le côté intérieur du pied droit doit toucher le côté intérieur de la cuisse gauche tendue. Tournez le buste à environ 90° vers la droite de sorte que l'aisselle gauche soit au contact du genou droit plié. En expirant, tournez le bras gauche autour du genou droit et amenez la main gauche au niveau de la taille, dans le dos. Puis en expirant, tournez le bras droit derrière le dos en pliant le coude, amenez la main droite vers la gauche et joignez-les. Tournez au maximum vers la droite et regardez vers les orteils de la jambe gauche tendue ou au-dessus de l'épaule droite. Restez de ce côté pendant la même durée. Relâchez les mains, ramenez le buste à sa position initiale, étirez la jambe droite sur le sol et relaxez-vous.



303



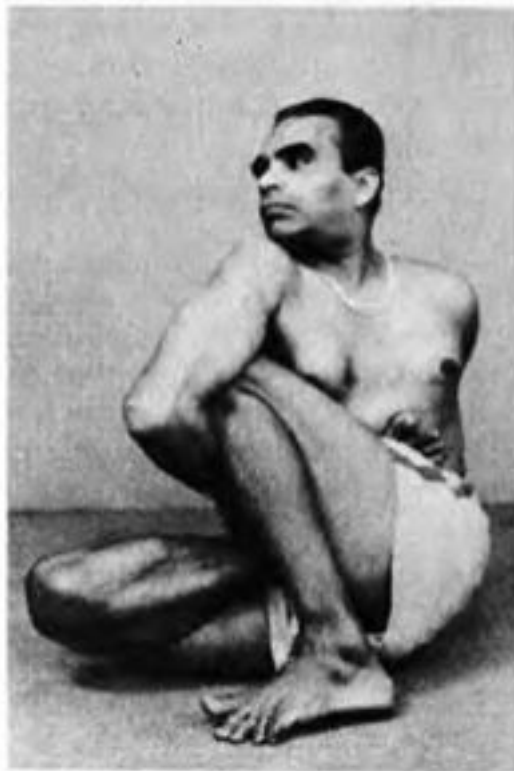
304

*Effets.*

La pratique régulière de cet āsana fait disparaître les douleurs dans les hanches, les lumbagos et les maux de dos insupportables. Le foie et la rate sont contractés, et ainsi tonifiés ils cessent d'être paresseux. Les muscles du cou sont renforcés. Les entorses de l'épaule et les déplacements des articulations de l'épaule sont soulagés et les mouvements des épaules deviennent aisés. Cet āsana a également un effet bénéfique sur les intestins. Cependant, les effets seront moindres sur les personnes maigres, pour lesquelles des postures plus efficaces sont décrites plus loin. Il aide également à réduire le volume du ventre.

### 115. *Marīchyāsana IV Onze\** (photo 305)

Cette variation réunit les mouvements de Marīchyāsana II (photo 146) et de Marīchyāsana III (photo 303).



305



306

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol et les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez la jambe droite au genou et placez le pied droit à la base de la cuisse gauche. Le talon droit doit presser contre le nombril, les orteils doivent être étirés et pointés. La jambe droite est ainsi en demi-Padmāsana.
3. Pliez la jambe gauche au genou et placez le talon et la plante du pied à plat sur le sol. Gardez le tibia perpendiculaire au sol afin que la cuisse et le mollet gauches se touchent et que le talon gauche soit en contact avec le périnée.
4. En expirant, tournez la colonne vertébrale d'environ 90° vers la gauche, de façon à ce que l'omoplate droite touche le côté extérieur de la cuisse gauche.
5. Placez l'épaule droite au-delà du genou gauche puis étirez le bras droit en avant avec un mouvement en torsion de la colonne vers la gauche encore plus grand ; ce mouvement a sa base dans la région arrière des côtes flottantes. Faites une respiration.
6. En expirant, entourez le genou gauche avec le bras droit, pliez le coude et placez la main droite dans le dos au niveau de la taille. Le genou gauche doit être fermement bloqué derrière l'aisselle droite. Faites une respiration.
7. Puis dans une profonde expiration, depuis l'épaule tournez le bras gauche derrière le dos et joignez les mains. Étirez la poitrine et la colonne vertébrale vers le haut (photos 305 et 306).
8. Maintenez cette posture pendant trente secondes. La respiration sera rapide.
9. Relâchez les mains et dépliez les jambes.
10. Puis faites la posture de l'autre côté en permutant droite et gauche. Maintenez la posture pendant la même durée de chaque côté. Après avoir relâché les mains et déplié les jambes, relaxez-vous.

### *Effets.*

La pression du talon sur le nombril et l'étreinte des mains dans le dos régénère les centres nerveux de la région ombilicale, ce qui tonifie le foie, la rate et le pancréas. Les calcifications de l'articulation de l'épaule se dissolvent et l'épaule s'assouplit.

## **116. *Ardha Matsyendrāsana I Huit\** (photos 311 et 312)**

Ardha signifie demi. Dans la *Hatha Yoga Pradīpikā*, Matsyendra est mentionné comme étant l'un des fondateurs de la Science du yoga (Haṭha Vidyā). On raconte qu'un jour, le Seigneur Śiva conduisit Pārvati, son épouse, sur une île déserte et lui dévoila les mystères du yoga. Près du rivage, un poisson écoula tout le récit avec concentration, sans bouger. Śiva s'apercevant que le poisson avait assimilé le yoga, l'aspergea d'eau, et immédiatement le poisson, prenant une forme divine, devint Matsyendra (le Seigneur des Poissons) qui répandit, par la suite, la connaissance du yoga. Paripūrṇa Matsyendrāsana (photos 336 et 339), où l'on donne à la colonne vertébrale une torsion maximum, est dédié à Matsyendra. Ardlia Matsyendrāsana est une version atténuée de cet āsana.



307



308



309



310

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou gauche et joignez la cuisse et le mollet ; soulevez les fesses du sol, placez le pied gauche sous les fesses et asseyez-vous sur le pied de sorte que la fesse gauche repose sur le talon gauche. Le pied qui est utilisé comme siège doit être posé sur le sol sur son côté extérieur ainsi

que la cheville et le petit orteil. Si le pied n'est pas placé ainsi, il sera impossible de s'asseoir dessus. Trouvez un équilibre stable dans cette position.

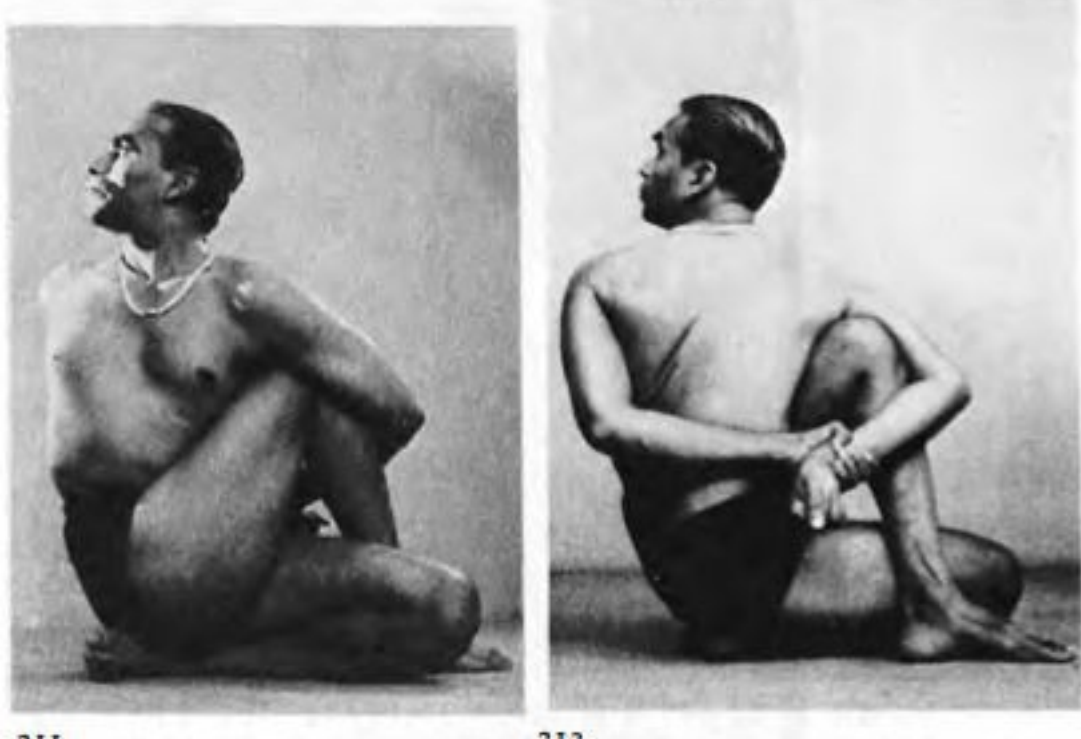
3. Pliez ensuite le genou droit, soulevez la jambe droite du sol, placez-la contre le bord extérieur de la cuisse gauche de sorte que le côté extérieur de la cheville droite touche le côté extérieur de la cuisse gauche posée au sol. Cherchez l'équilibre dans cette position en maintenant le tibia droit perpendiculaire au sol (photo 307).

4. Tournez le buste à 90° vers la droite jusqu'à ce que l'aisselle gauche touche le côté extérieur de la cuisse droite. Amenez l'aisselle au-delà du genou (photo 308). En expirant, étirez le bras gauche depuis l'épaule et tournez autour du genou droit. Pliez le coude et amenez le poignet gauche dans le dos au niveau de la taille.

5. Le bras gauche doit presser fermement le genou droit et il ne doit y avoir aucun espace entre l'aisselle gauche et le genou droit plié. Pour cela, en expirant, étirez le buste en avant. Restez dans cette position et faites deux respirations.

6. Maintenant, en expirant profondément, tournez le bras droit depuis l'épaule, pliez le coude, amenez la main droite dans le dos, et agrippez la main gauche, ou vice versa. Au début, vous ne pourrez attraper qu'un doigt ou deux. Avec de l'entraînement, il vous sera possible d'attraper les paumes, et ensuite les poignets (photo 309).

7. Vous pouvez tourner la tête vers la gauche et diriger le regard au-dessus de l'épaule gauche (photo 310), ou vers la droite et fixer le regard au centre des sourcils (photos 311 et 312). La torsion de la colonne vertébrale sera plus importante si vous tournez la tête vers la gauche.



8. Du fait que le diaphragme est comprimé par la torsion de la colonne, au début la respiration sera rapide et courte. Ne vous en inquiétez pas. Après un certain temps d'entraînement, vous pourrez maintenir la posture pendant une demi-minute à une minute avec une respiration normale.

9. Relâchez les mains, dépliez les jambes et étendez-les.

10. Faites la posture de l'autre côté pendant la même durée. Pliez alors la jambe droite et asseyez-vous sur le pied droit de sorte que le talon droit se trouve sous la fesse droite. Placez la jambe gauche au-dessus de la droite et posez le pied gauche sur le sol ; le côté extérieur de la cheville gauche doit toucher le côté extérieur de la cuisse droite posée au sol. Tournez le buste à 90° vers la gauche, placez l'aisselle droite au-delà du genou gauche et entourez le genou gauche avec

otre bras droit. Pliez le coude droit et amenez la main droite dans le dos au niveau de la taille. Maintenez la posture et faites deux respirations. En expirant profondément, tournez le bras gauche depuis l'épaule, pliez le coude et agrippez les deux mains dans le dos. Puis relâchez tout et relaxez-vous.

11. Au début, il se peut que vous ne puissiez pas tourner le bras autour du genou opposé. Dans ce cas, essayez d'attraper le pied opposé en gardant le bras tendu au coude (photos 313 et 314). Cela demande aussi du temps avant de pouvoir agripper les mains dans le dos. Progressivement, l'étirement arrière des bras s'améliorera et il sera possible d'attraper d'abord les doigts, puis les paumes et enfin le poignet, et même l'avant-bras lorsque l'on maîtrise la posture. Les débutants qui ont des difficultés à s'asseoir sur le pied peuvent s'asseoir sur le sol (photos 315 et 316).



313



314



315



316

*Effets.*

La pratique de cet āsana procure les mêmes effets que ceux mentionnés dans Marīchyāsana III (Posture 114 et photo 303). Mais ici, du fait que l'ensemble des mouvements est intensifié, les effets en seront également plus importants. En pratiquant Marīchyāsana III la partie supérieure de l'abdomen est comprimée. Ici c'est la partie inférieure de l'abdomen qui reçoit le bénéfice de la posture. Si l'on s'entraîne régulièrement, on ne souffrira pas de dilation de la prostate ni de la vessie.

**117. Mālāsana I Huit\* (photo 321)**

Mālā signifie guirlande.

Les deux techniques pour pratiquer cet āsana sont données ci-dessous.



317



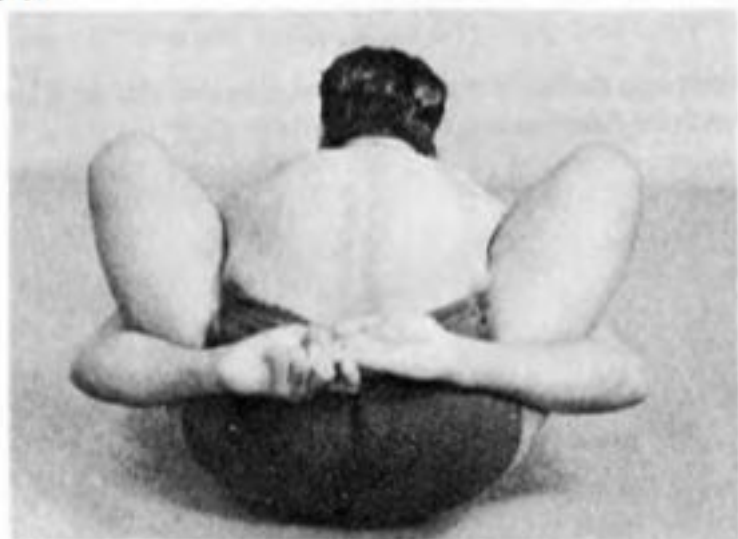
318

*Technique.*

1. Accroupissez-vous en gardant les pieds joints. Le talon et la plante des pieds doivent être en contact avec le sol. Remontez un peu les fesses et cherchez l'équilibre (photo 317).
2. Maintenant, écartez les genoux et avancez le buste.
3. En expirant, passez les bras devant vos jambes pliées et posez les mains sur le sol (photo 318).
4. L'une après l'autre, amenez les mains dans le dos et accrochez les doigts (photos 319 et 320).
5. Puis, étirez le dos et le cou en haut et en avant.
6. Restez dans cette position pendant trente à soixante secondes en respirant normalement.
7. Maintenant, en expirant, penchez-vous en avant et posez la tête sur le sol (photo 321). Restez dans cette position pendant trente à soixante secondes également en respirant normalement.
8. En inspirant, relevez la tête du sol et reprenez la position 5.
9. Relâchez les mains et allongez-vous.



319



320



321

*Effets.*

Cet āsana tonifie les organes abdominaux et soulage les maux de dos.

## 118. *Mālāsana II Deux\** (photo 322)

1. Accroupissez-vous en gardant les pieds joints. Les talons et les plantes de pieds doivent être en contact avec le sol. Remontez un peu les fesses et cherchez l'équilibre (photo 317).
2. Écartez les cuisses et les genoux, avancez le buste jusqu'à ce que les aisselles arrivent au-delà des genoux.
3. Étirez-vous en avant et attrapez l'arrière des pieds.
4. Puis en expirant, amenez la tête vers les orteils pour y poser le front (photo 322).
5. Maintenez la posture pendant environ une minute avec une respiration normale.
6. En inspirant, relevez la tête, relâchez les mains et relaxez-vous sur le sol.



### *Effets.*

Cette posture active les organes abdominaux. Les femmes qui souffrent de vives douleurs dans le dos pendant leurs règles seront soulagées par cette posture ; leur dos sera détendu.

Dans ces deux postures, les bras entourent le corps comme une guirlande, d'où le nom.

## 119. *Pāśāsana Quinze\** (photos 328 et 329)

*Pāśā* signifie un lacet ou une corde. Dans cette posture, il faut s'accroupir, tourner le buste d'environ 90°, enrouler un bras autour des deux cuisses, tourner l'autre bras depuis l'épaule et agripper les mains dans le dos. Les bras sont utilisés comme une corde qui maintiendrait serrés le buste et les jambes, d'où le nom de la posture.

### *Technique.*

1. Accroupissez-vous en ayant les talons et les plantes de pieds entièrement posés au sol.
2. Maintenez les genoux et les talons serrés, soulevez légèrement les fesses du sol et cherchez l'équilibre (photo 317).
3. Lorsque vous avez trouvé l'équilibre, tournez le buste vers la droite, à environ 90°, et amenez l'aisselle gauche au-delà de l'extérieur de la cuisse droite près du genou (photo 323). Pour parvenir à la torsion maximum, il faut avancer le genou gauche d'environ 3 centimètres.



323



324

4. En expirant, étirez le bras gauche depuis l'épaule (photo 324), sans laisser d'espace entre l'aisselle gauche et la cuisse droite, entourez la cuisse droite de votre bras gauche, puis en pliant le coude gauche vers la cuisse gauche, amenez la main près de la hanche gauche. Faites une respiration.

5. En expirant, tournez le bras droit depuis l'épaule, amenez-le dans le dos en pliant le coude et accrochez les doigts entre eux dans le dos près de la hanche gauche (photo 325).



325



326

6. Progressivement, agrippez les paumes (photo 326), puis quand cela devient aisé, les poignets (photos 327, 328, et 329).

7. Tendez les muscles des mollets pour maintenir l'équilibre, étirez la colonne vertébrale en vrille aussi loin que possible vers la droite et restez dans la posture pendant trente à soixante secondes en respirant normalement. Tournez la tête d'un côté ou de l'autre et regardez au-delà de l'épaule.

8. Relâchez les mains. Faites la posture de autre côté. Tournez alors le buste vers la gauche, entourez la cuisse gauche de votre bras droit, puis en pliant le coude droit vers la cuisse droite, amenez la main près de la hanche droite. Puis en expirant, tournez le bras gauche depuis l'épaule, amenez-le dans le dos en pliant le coude et agrippez la main droite avec votre main gauche, dans le dos près de la hanche droite.



327



328



329

### *Effets.*

Cette posture apporte de la force et de la souplesse aux chevilles. Les personnes ayant un métier qui les oblige à rester longtemps debout reposeront leurs pieds dans cette posture. Elle tonifie et rend agile la colonne vertébrale. Les épaules sont renforcées et leurs mouvements deviennent aisés. Cette posture fait diminuer la surcharge graisseuse enveloppant l'abdomen, masse les organes

abdominaux et en même temps développe harmonieusement la cage thoracique. Elle est plus intense, et donc les bienfaits en sont plus grands, que Ardha Matsyendrāsana I et II (photos 311 et 330). Elle est un remède contre la paresse du foie, de la rate, du pancréas, et est recommandée aux personnes souffrant du diabète. Elle facilite également la digestion.

## 120. *Ardha Matsyendrāsana II Dix-neuf\** (photos 330 et 331)

Cette āsana est une variation de Ardha Matsyendrāsana I (photo 311). Elle apporte à la colonne vertébrale une torsion latérale plus importante.



330



331

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou droit et placez le pied droit à la base de la cuisse gauche, le talon pressant le nombril.
3. En expirant, tournez le buste vers la gauche à environ 90°, depuis l'épaule lancez le bras

gauche dans le dos, pliez le coude gauche, et avec la main gauche attrapez la cheville ou le tibia droit.

4. La jambe gauche doit rester constamment tendue sur le sol, la main droite doit attraper le gros orteil ou la plante du pied gauche, et le bras droit reste tendu. Au début, il sera difficile de maintenir la jambe gauche tendue pendant tout le temps de la posture. Vous pouvez donc plier le genou gauche, attraper le gros orteil avec la main droite, et ensuite tendre à la fois le bras droit et la jambe gauche. Tournez la tête vers la droite et regardez au-delà de l'épaule droite (photo 330).

5. Maintenez les genoux l'un près de l'autre et restez dans cette position pendant trente à soixante secondes en essayant de garder une respiration normale, qui, au début, sera rapide du fait de la torsion latérale.

6. Relâchez les mains, allongez les deux jambes, puis faites la posture de l'autre côté en permutant droite et gauche (photo 331).

7. Restez des deux côtés pendant la même durée et relaxez-vous.

*Effets.*

Les organes abdominaux sont tonifiés en raison de leur contraction d'un côté et de leur étirement de l'autre côté. La torsion latérale de la colonne vertébrale fait disparaître les maux de dos, lumbagos et douleurs dans les articulations de la hanche. Les muscles du cou sont renforcés et les mouvements des épaules deviennent plus aisés. On ne souffrira pas d'hypertrophie de la prostate ou de la vessie si l'on fait régulièrement cet āsana. Il prépare à la pratique de Paripūrṇa Matsyendrāsana (photos 336 et 339) où l'on donne à la colonne vertébrale une torsion latérale maximum.

## **121. *Ardha Matsyendrāsana III* Vingt-deux\* (photos 332 et 333)**



**332**



**333**

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou gauche et placez le pied gauche à la base de la cuisse droite, le talon pressant le nombril.
3. Pliez le genou droit, soulevez la jambe droite du sol et placez le pied sur le côté extérieur de la cuisse gauche. Le côté extérieur de la cheville droite touchera alors le côté extérieur de la cuisse gauche posée au sol. Faites 2 ou 3 respirations.
4. En expirant, tournez le buste vers la droite à 90° et amenez l'épaule gauche au-delà du genou droit. Ne laissez pas d'espace entre l'aisselle gauche et la cuisse droite et prenez le pied droit avec la main gauche.
5. Tournez le bras droit dans le dos en le pliant au coude et posez la main dans le dos.
6. Tournez la tête vers la droite, relevez le menton et dirigez votre regard soit vers le centre des sourcils ou vers le bout du nez (photos 332 et 333).

7. Maintenez la posture pendant trente à soixante secondes, selon votre endurance. La respiration deviendra rapide, mais essayez de la ramener à un rythme normal.

8. Relâchez la prise du pied droit, ramenez la jambe droite en avant et allongez-la. Défaites également la jambe gauche et allongez-la.

9. Faites la posture de l'autre côté pendant la même durée et relaxez-vous.

*Effets.*

Cette posture exerce et masse les organes abdominaux et les maintient en bonne santé. Elle tonifie et assouplit la colonne vertébrale. C'est une posture préparatoire à Paripūrṇa Matsyendrāsana (photos 336 et 339).

## 122. *Paripūrṇa Matsyendrāsana Trente-huit\** (photos 336 et 339)

Paripūrṇa signifie entier, complet. Matsyendra était l'un des fondateurs de la Science du yoga (*Hatha Vidyā*).

Le verset 27 de la *Hatha Yoga Pradīpikā* mentionne : « Matsyendrāsana augmente l'appétit en activant le feu digestif et guérit de très graves maladies du corps ; la pratique de cet āsana éveille la Kundalini et rend la lune stable. »

Il est dit que le souffle qui passe par la narine droite est chaud et celui qui passe par la gauche est froid. C'est pourquoi on appelle souffle solaire le soutle qui passe par la narine droite, et souffle lunaire le souffle qui passe par la narine gauche. La nādī droite se nomme pingalā (d'après la couleur du feu), et la nādī gauche se nomme idā. La lune, parcourant idā, fl rafraîchit de son nectar l'organisme entier, et le soleil, parcourant piṅgalā, assèche l'organisme entier, car le corps humain est considéré comme étant un microcosme. On dit que la lune se tient à la base du palais, faisant sans cesse couler l'ambroisie rafraîchissante qui est consumée en alimentant le feu digestif. Matsyendrāsana évite cela.

Cet āsana est dédié à Matsyendra.



334



335

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).

2. Pliez le genou droit et placez le pied droit à la base de la cuisse gauche, le talon droit pressant le nombril. Pliez le genou gauche et levez-le pour l'amener au niveau de la poitrine.

3. En expirant, tournez le buste vers la gauche, lancez le bras gauche dans le dos, depuis l'épaule, et attrapez la cheville droite avec la main gauche (photo 334). Tenez fermement la cheville. Ceci est la première partie.

4. Passez le pied gauche au-dessus de la cuisse droite et placez-le sur le sol près du côté extérieur du genou droit (photo 335). Faites quelques respirations. Ceci est la seconde partie.

5. De nouveau en expirant, tournez le buste vers la gauche pour amener l'épaule droite au-delà du genou gauche et attrapez le pied gauche avec votre main droite. Tournez la tête vers la gauche, levez le menton et regardez en haut (photo 336). Ceci est la posture finale. Maintenez-la pendant trente à soixante secondes selon votre endurance. La respiration sera rapide en raison de la pression sur le diaphragme.

6. Relâchez d'abord la prise sur le pied gauche, passez-le au-dessus de la cuisse droite et allongez la jambe gauche. Puis relâchez la prise sur la cheville droite, allongez la jambe droite et relaxez-vous.



336



337

7. Dans cette posture, la colonne vertébrale est tournée jusqu'à son extrême limite et il est donc plus facile de faire chaque mouvement dans une expiration.

La technique suivante doit être employée pour faire la posture de l'autre côté :

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant. Pliez le genou gauche et placez le pied gauche à la base de la cuisse droite, le talon gauche pressant le nombril.

2. En expirant, tournez le buste vers la droite, lancez le bras droit dans le dos, depuis l'épaule, attrapez fermement la cheville gauche avec la main droite, puis pliez la jambe droite en montant le genou (photo 337). Ceci est la première partie.

3. Passez le pied droit au-dessus de la cuisse gauche et placez-le sur le sol près du côté extérieur du genou gauche (photo 338). Faites quelques respirations. Ceci est la seconde partie.

4. En expirant, tournez le buste vers la droite pour amener l'épaule gauche au-delà du genou droit et de votre main gauche attrapez le pied droit. Tournez la tête vers la droite, levez le menton et regardez en haut (photo 339). Ceci est la posture finale. Maintenez la posture de ce côté pendant la même durée que de l'autre côté.

5. Relâchez la prise du pied droit, passez le pied au-dessus de la cuisse gauche et allongez la jambe droite. Relâchez ensuite la prise de la cheville gauche, allongez la jambe et relaxez-vous.



338



339

#### *Effets.*

Cette posture difficile tonifie la colonne vertébrale en irriguant abondamment la moëlle épinière. Elle favorise l'activité des sécrétions gastriques et aide ainsi à digérer et à éliminer les toxines. La santé de la colonne vertébrale et de l'abdomen engendre la paix du corps et de l'esprit. La colonne reçoit une torsion latérale maximum.

### **123. *Aṣṭāvakraśana* Treize\* (photos 342 et 343)**

Cet āsana est dédié au sage Aṣṭāvakra, qui fut le maître spirituel du roi Janaka du Mithilā, père de Sītā. On raconte que lorsque le sage était dans le ventre de sa mère, son pire Kagola (ou Kahola) commit plusieurs fautes en récitant les Veda (les écritures sacrées). En entendant cela, le futur sage se moqua. Son père se lâcha et lui jeta un sort pour qu'il naîsse « Aṣṭāvakra ». On raconte donc qu'il naquit difforme en huit endroits. Ces difformités lui valurent le nom de Aṣṭāvakra (huit difformités). Le père du sage avait été vaincu dans une joute philosophique contre Vaṇḍi, l'érudit de la cour du Mithilā. Alors qu'il était encore tout jeune, le sage vengea son père en l'emportant sur Vaṇḍi et devint le précepteur de Janaka. Alors son père le bénit, ses difformités disparurent et il se tint droit.

La technique de cet āsana est donnée en deux parties.



340



341



342



343

*Technique.*

1. Tenez-vous debout et écartez les pieds d'environ cinquante centimètres.
2. Pliez les genoux, posez la main droite sur le sol entre les pieds et la main gauche sur le sol à côté du pied gauche, mais à l'extérieur.
3. Amenez la jambe droite au-dessus du bras droit et posez l'arrière de la cuisse sur le dos du bras droit, juste au-dessus du coude. Avancez la jambe gauche entre les deux bras et posez le pied gauche à côté du droit (photo 340).
4. En expirant, soulevez les jambes du sol. Croisez les chevilles en posant la cheville gauche sur la cheville droite (photo 341), puis étirez les jambes sur le côté droit (photo 342). Le bras droit,

légèrement plié au coude, sera pris entre les cuisses. Le bras gauche doit rester tendu. Maintenez-vous en équilibre sur les mains pendant quelques instants en respirant normalement. Ceci est la première partie.

5. Maintenant, expirez, pliez les coudes et baissez la tête, le buste et le bassin jusqu'à ce qu'ils soient parallèles au sol (photo 343).

6. En inspirant, tendez les bras, remontez le buste (photo 342), décroisez les chevilles et reposez les jambes sur le sol.

7. Faites la posture de l'autre côté en permutant droite et gauche dans les positions 2 à 5.  
*Effets.*

Cet āsana renforce les poignets et les bras, et développe les muscles abdominaux.

## 124. *Eka Hasta Bhujāsana Cinq\** (photo 344)

Eka signifie un. Hasta signifie la main et bhuja, le bras.



344

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).

2. En expirant, pliez la jambe droite au genou ; avec votre main droite prenez la cheville droite et placez-la au-dessus du bras droit. Ainsi l'arrière de la cuisse droite est en contact avec le dos du bras droit. Placez la jambe aussi haut que possible vers l'épaule.

3. Posez les paumes sur le sol et en expirant, soulevez tout le corps au-dessus du sol et maintenez-vous en équilibre (photo 344).

4. Maintenez la posture pendant vingt à trente secondes en respirant normalement.

5. Gardez la jambe gauche tendue et parallèle au sol pendant que vous êtes en équilibre.

6. En expirant, redescendez au sol, relâchez la jambe droite et étirez-la en avant, puis faites la posture de l'autre côté pendant la même durée.

*Effets.*

Cet āsana fortifie les bras et exerce les organes abdominaux.

## **125. *Dvi Hasta Bhujāsana* Quatre\* (photo 345)**

Dvi signifie deux, ensemble, hasta signifie la main et bhuja, le bras, C'est une variation de Eka Hasta Bhujāsana (photo 344).



### *Technique.*

1. Tenez-vous debout en écartant les jambes d'environ 50 centimètres.
2. Pliez les genoux et posez les mains sur le sol entre les pieds.
3. Amenez la jambe droite au-dessus du bras droit et placez la cuisse droite sur le dos du bras droit. De la même façon, placez la cuisse gauche sur le dos du bras gauche.
4. En expirant, soulevez les pieds du sol et cherchez l'équilibre sur les mains. Tendez les bras et gardez les pieds l'un près de l'autre, très haut (photo 345).
5. Restez dans la posture pendant vingt à trente secondes en respirant normalement.
6. En expirant, pliez les coudes, redescendez sur le sol, allongez les jambes et relaxez-vous.

### *Effets.*

Les effets sont les mêmes que ceux de Eka Hasta Bhujāsana.

## **126. *Bhujapīdāsana* Huit\* (photo 348)**

Bhuja signifie bras ou épaule. Pida signifie douleur ou pression. Dans cette posture, le corps est tenu en équilibre sur les mains en posant l'arrière des cuisses sur les bras, d'où le nom.



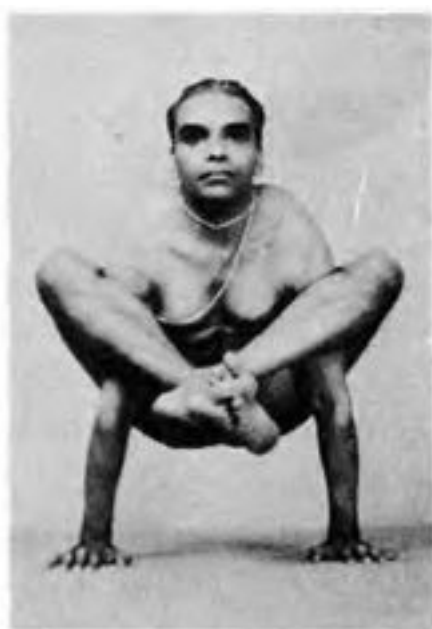
346

*Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1). Écartez les jambes d'environ 60 centimètres.
2. Penchez-vous en avant et pliez les genoux.
3. Placez les mains sur le sol, entre les jambes, avec un écartement entre les mains d'environ 45 centimètres (photo 346).
4. Placez l'arrière des cuisses sur le dos des bras. Les cuisses reposent au milieu des bras, entre le coude et l'épaule.
5. Pour placer les cuisses sur les bras, au début, il faut lever les talons du sol.
6. En expirant, soulevez doucement les pieds du sol, l'un après l'autre, trouvez l'équilibre sur les mains (photo 347), puis croisez les pieds aux chevilles (photo 348). Au début, les jambes glisseront et il sera difficile de se mettre en équilibre. Pour trouver un équilibre plus stable essayez de placer l'arrière des cuisses le plus haut possible sur les bras. Les bras doivent se plier légèrement aux coudes. Essayez de tendre les bras le plus possible et relevez la tête.



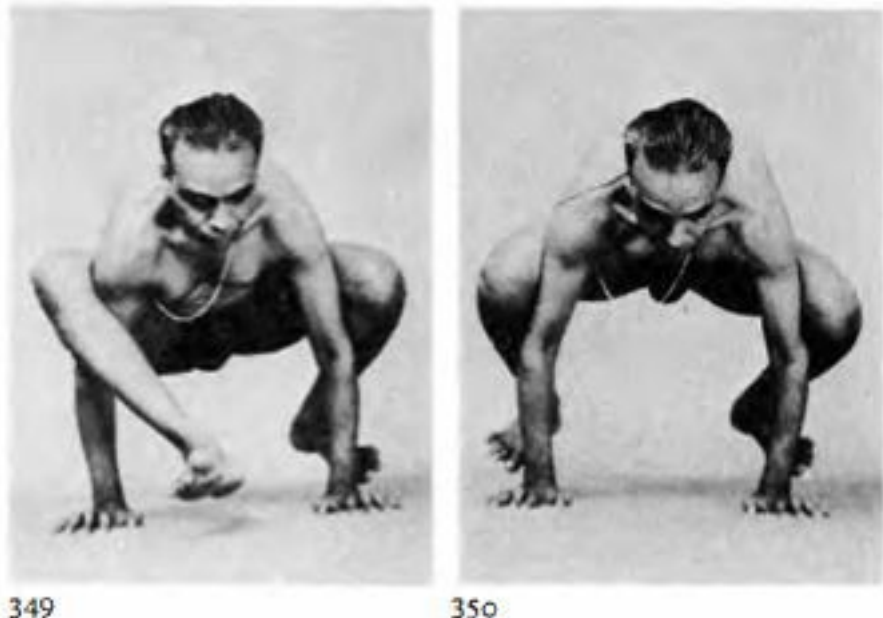
347



348

7. Restez en équilibre en respirant normalement aussi longtemps que les poignets peuvent supporter le poids du corps. Puis relâchez les pieds et faites passer les jambes en arrière l'une après l'autre (photos 349 et 350) et posez-les sur le sol. Relevez-vous et faites Tādāsana (photo 1).

8. Refaites la posture en intervertissant le croisement des chevilles. Si la première fois le pied droit a été placé sur le gauche, placez cette fois le pied gauche sur le droit.



#### *Effets.*

La pratique de cet āsana renforce les mains et les poignets, ainsi que les muscles abdominaux en raison de la contraction de l'abdomen. Le corps se sentira léger. Les muscles secondaires des bras sont développés et tonifiés par la pratique de cette posture qui ne nécessite aucun équipement spécial. Les différentes parties au corps servent de poids et contre-poids. Seule la force de volonté est nécessaire.

### **127. Mayūrāsana Neuf\* (photo 354)**

Mayūra signifie un paon.



*Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol, les genoux légèrement écartés.
2. Penchez-vous en avant, posez les mains sur le sol, les doigts pointés vers les pieds ; les petits doigts se touchent (photo 351).
3. Pliez les coudes, gardez les avant-bras joints. Posez le diaphragme sur les coudes et la poitrine sur l'arrière des bras (photo 352).
4. Étirez en arrière les jambes l'une après autre et maintenez-les tendues et jointes (photo 353).
5. En expirant, portez le poids du corps sur les mains et les poignets, ôtez les jambes du sol (l'une après l'autre, où les deux ensemble) et en même temps étirez le buste et la tête en avant. Gardez le corps parallèle au sol, les jambes tendues et les pieds joints (photo 354).
6. Maintenez la posture aussi longtemps que vous le pouvez, en augmentant progressivement jusqu'à rester pendant trente à soixante secondes. Ne mettez aucune pression sur les côtes. Si le diaphragme est compressé, la respiration sera difficile.
7. Abaissez la tête au sol et ensuite les jambes. Posez les genoux à côté des mains, puis relevez-vous et relaxez-vous.
8. Lorsque cette posture sera maîtrisée, apprenez à faire la même posture en croisant les jambes en Padmāsana (photo 104). Cette variation s'appelle :



352



353



354

## 128. *Padma Mayūrāsana* Dix\* (photo 355)

### *Effets.*

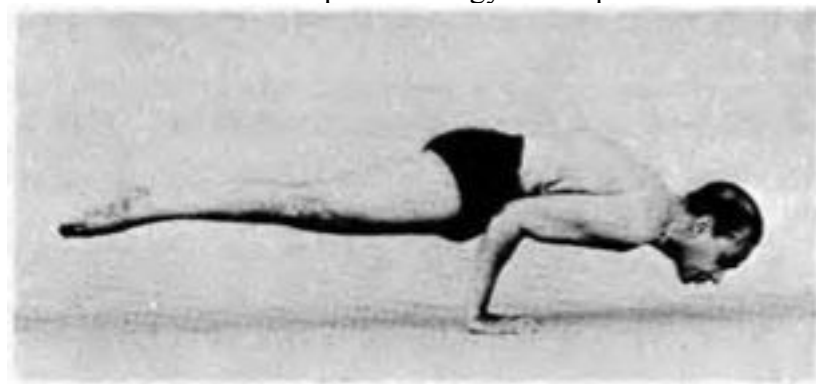
Cette posture tonifie merveilleusement toute la région abdominale. Grâce à la pression des coudes sur la partie abdominale de l'artère aorte, la circulation du sang dans les organes abdominaux se fait convenablement. Cela augmente le pouvoir de digestion, guérit les maux d'estomac et de la rate et empêche l'accumulation de toxines dues aux mauvaises habitudes alimentaires. Les personnes souffrant du diabète trouveront la posture très bénéfique. De même que le paon détruit les serpents, cet āsana détruit les toxines du corps. Il fortifie également les avant-bras, les poignets et les coudes.



355

### 129. *Hamsāsana* Dix\* (photo 356)

*Hamsa* signifie un cygne. Cette posture ressemble à *Mayūrāsana* (photo 354), seules les mains sont posées différemment. Dans *Mayūrāsana*, les petits doigts se touchent et les doigts pointent vers les pieds, tandis que dans *Hamsāsana* les pouces se touchent et les doigts pointent vers la tête. La posture ressemble à l'exercice de la planche en gymnastique moderne.



356

#### *Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol, les genoux légèrement écartés.
2. Penchez-vous en avant, posez les mains sur le sol. Les pouces doivent se toucher et les doigts pointer vers la tête.
3. Pliez les coudes, gardez les avant-bras joints. Posez le diaphragme sur les coudes et la poitrine sur l'arrière des bras.
4. Étirez l'une après l'autre les jambes en arrière et maintenez-les tendues et jointes.
5. En expirant, avancez le buste, portez le poids du corps sur les mains et les poignets, soulevez les jambes du sol, maintenez-les tendues et parallèles au sol, les pieds joints (photo 356).
6. Maintenez-vous en équilibre sur les mains aussi longtemps que vous le pouvez, sans bloquer votre respiration. Les avant-bras ne pourront pas rester perpendiculaires au sol, en raison de la position des mains et de la pression importante sur les poignets. Il est plus difficile de trouver l'équilibre en *Hamsāsana* qu'en *Mayūrāsana*. Du fait que le diaphragme est comprimé, la respiration sera difficile. Les avant-bras ne supportent pas le poids du corps comme en *Mayūrāsana*.
7. En expirant, posez la tête et les pieds sur le sol. Posez les genoux à côté des mains, ôtez le

poids du corps des coudes, puis relevez la tête du sol et relaxez-vous.

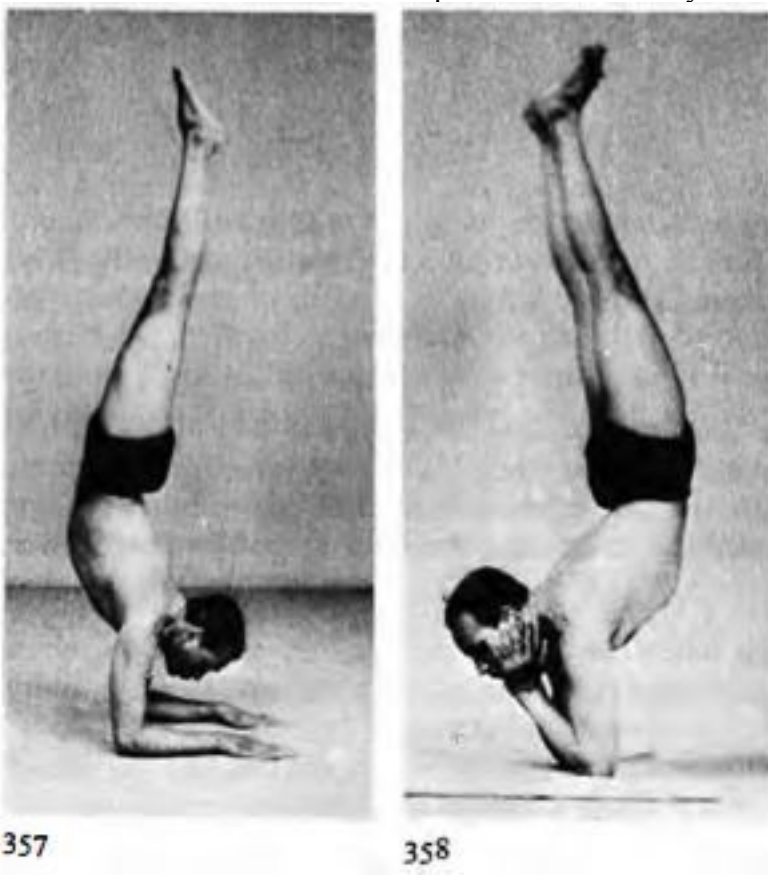
*Effets.*

Cet āsana tonifie la région abdominale qui est abondamment irriguée grâce à la pression des coudes sur l'artère aorte. Ceci améliore le pouvoir de digestion et empêche l'accumulation de toxines dans l'organisme. Il développe et fortifie les coudes, les avant-bras et les poignets.

### 130. *Pīnchā Mayūrāsana Douze\** (photo 357)

Pīnchā signifie le menton et une plume. Mayūra signifie le paon. A l'approche de la saison des pluies, les paons se mettent à danser. Ils commencent par soulever leur queue pour faire la roue. Dans cette posture les jambes et le buste sont montés, et on se tient en équilibre sur les avant-bras et les mains. La posture ressemble à un paon qui commence à danser.

La description de la posture est donnée ci-dessous en deux phases : dans la seconde, les mains sont soulevées du sol et les paumes placées en coupe sous le menton, le poids du corps est ainsi en équilibre uniquement sur les coudes. La seconde phase se nomme Šayanāsana (photo 358).



357

358

*Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol. Penchez-vous en avant, placez les coudes, avant-bras et mains sur le sol. La distance entre les coudes doit être égale à la largeur des épaules. Gardez les mains et les avant-bras parallèles entre eux.

2. Étirez le cou et montez la tête aussi haut que possible.

3. En expirant, lancez les jambes en l'air et essayez de trouver l'équilibre sans laisser tomber les jambes derrière la tête (photo 357).

4. Étirez verticalement la région de la poitrine. Maintenez les jambes étirées verticalement et

jointes aux genoux et aux chevilles. Les orteils doivent pointer vers le haut.

5. Tendez les genoux et serrez les fesses. Pendant que vous êtes en équilibre, étirez les épaules vers le haut et verrouillez les genoux. Maintenez-vous en équilibre pendant une minute. Ceci est la première phase. Au début, cherchez l'équilibre en faisant la posture contre un mur pour éviter de tomber à la renverse. Progressivement, apprenez à étirer la colonne vertébrale et les épaules et à garder la tête loin du sol. Lorsque vous êtes capable de vous maintenir en équilibre faites la posture au milieu de la pièce.

6. Perfectionnez l'équilibre, et lorsque, dans la première phase, il devient stable, soulevez les mains l'une après l'autre, joignez les poignets, placez les paumes en coupe et placez-les sous le menton. Dans la seconde phase de la posture, le corps est en équilibre uniquement sur les coudes. Cela est difficile, mais par une pratique régulière et déterminée vous pouvez y arriver. Cette seconde phase est appelée posture du repos :

### **131. *Śayanāsana* Quinze\* (photo 358)**

#### *Effets.*

Cette posture développe les muscles des épaules et du dos. Elle tonifie la colonne vertébrale et les muscles abdominaux.

### **132. *Adho Mukha Vṛkṣāsana* Dix\* (photo 359)**

Adho Mukha signifie avoir la tête en bas. Vṛkṣa signifie arbre. Cette posture est comme l'équilibre sur les bras tendus que l'on fait en gymnastique moderne.



359

#### *Technique.*

1. Faites Tāḍāsana (photo 1). Penchez-vous en avant et placez les mains sur le sol à environ 30 centimètres d'un mur. L'écartement des mains doit être égal à la largeur des épaules. Tendez les bras.

2. Reculez les jambes et pliez les genoux. En expirant, lancez les jambes en l'air contre le mur et cherchez l'équilibre. Si les mains sont placées trop loin du mur, le fait de poser les pieds contre le mur entraînera une trop grande courbure du dos. Ce sera très fatigant et il sera difficile de se maintenir sur l'équilibre. Restez dans la posture pendant une minute en respirant normalement.

3. Lorsque vous avez appris à vous tenir en équilibre sur les mains contre le mur, ôtez les pieds du mur. Puis, essayez de faire la posture au milieu de la pièce. Gardez les jambes tendues au maximum et les orteils pointés vers le haut. Levez la tête aussi haut que possible (photo 359).

#### *Effets.*

Cette posture développe harmonieusement le corps. Elle renforce les épaules, les bras, les poignets, et développe pleinement la cage thoracique.

### **133. Kūrmāsana Quatorze\* (photos 363 et 364)**

Kūrma signifie tortue. Cet āsana est dédié à Kūrma la Tortue, Incarnation de Viṣṇu, le Dieu qui maintient l'univers. Dans un déluge universel un grand nombre de trésors divins avaient été perdus, y compris amṛta (le nectar), grâce à quoi les dieux conservaient leur jeunesse. Pour retrouver les trésors perdus, les dieux firent alliance avec les démons et entreprirent ensemble le barattage de l'océan cosmique. Viṣṇu prit la forme d'une grande tortue et plongea au fond de l'océan. Sur son dos, le Mont Mandara servait de bâton à baratter autour duquel était enroulé en guise de corde le

divin serpent Vāsuki. L'océan fût baratté par les efforts combinés des dieux et des démons, qui, en tirant alternativement sur le serpent faisaient pivoter la montagne. De l'océan baratté, émergea Lakṣmī, parèdre de Viṣṇu, déesse de la beauté et de la prospérité, amṛta et divers autres trésors.

La posture se fait en trois phases. La dernière ressemble à une tortue dont la tête et les membres sont rentrés sous la carapace. On l'appelle Supta Kūrmāsana (photo 368), la posture de la tortue endormie.



360



361



362



363

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77). Écartez les jambes jusqu'à ce que les genoux soient à environ 45 centimètres l'un de l'autre.

2. Pliez les genoux et amenez les pieds vers le bassin.

3. En expirant, penchez le buste en avant et glissez les mains l'une après l'autre sous les genoux (photos 360 et 361). Glissez les bras sous les genoux et étirez-les sur les côtés, les paumes face au sol. Posez les épaules sur le sol (photo 362). Faites une respiration.

4. En expirant, étirez encore plus le buste et le bassin, étirez aussi le cou et posez le front, puis le menton et enfin la poitrine sur le sol. Puis tendez les jambes de nouveau (photos 363 et 364). Les genoux seront près des aisselles et l'arrière des genoux touchera le dos des bras, près des aisselles.

5. Progressivement intensifiez l'étirement jusqu'à ce que le menton puis la poitrine touchent le sol. Étirez les jambes au maximum et pressez les talons sur le sol. Ceci est la première partie. Gardez cette position pendant trente à soixante secondes.

6. Maintenant, tournez les poignets de façon à avoir les paumes face vers le haut, et en gardant les jambes, le buste et la tête dans la même position, amenez les bras en arrière et étirez-les de façon à ce que les avant-bras soient près des hanches (photo 365). Restez dans cette position, sans plier les coudes, pendant trente à soixante secondes. Ceci est la seconde partie.



364



365

7. Pliez et montez les genoux. Puis montez légèrement la poitrine, amenez les mains dans le dos, en pliant les coudes, et agrippez-les (photo 366).

8. Maintenant, amenez les pieds vers la tête. Croisez les chevilles en plaçant le pied droit sur le pied gauche, ou vice versa (photo 367).

9. En expirant, placez la tête entre les pieds et posez le front sur le sol. L'arrière de la tête sera en contact avec les pieds croisés. Ceci est la posture finale, qui s'appelle :



366



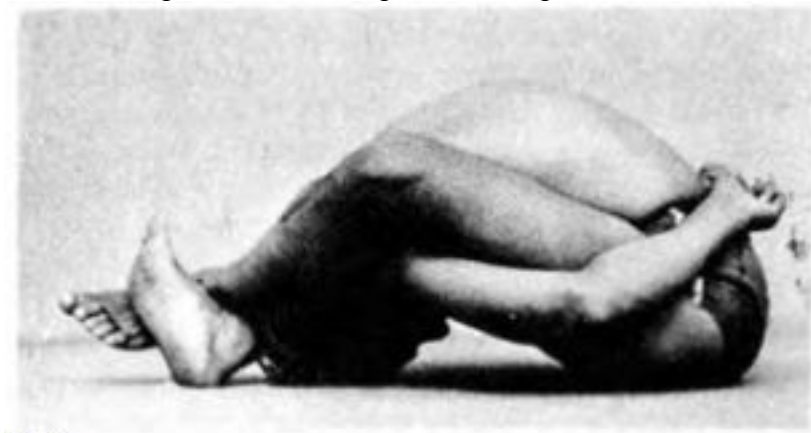
367

### 134. *Supta Kūrmāsana Quatorze\** (photo 368)

Maintenez cette posture pendant une ou deux minutes. Il est recommandé de changer le croisement des pieds ; ainsi si on a placé d'abord le pied droit sur le pied gauche, on placera ensuite le pied gauche sur le pied droit. Cela développera les jambes de façon égale.

10. En inspirant, relevez la tête et relâchez les mains et les pieds ; tendez les jambes, allongez-vous et relaxez-vous.

11. Respirez normalement pendant les trois parues de la posture décrites ci-dessus.



368

*Effets.*

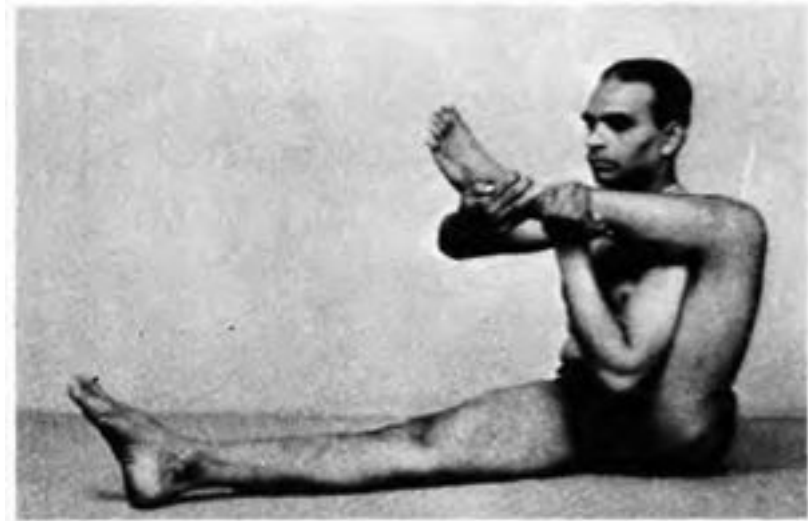
Cette posture est sacrée pour un yogi. En décrivant les qualités d'un sthita-prajñā (celui dont l'esprit est stable) à Arjuna, le Seigneur Béni dit : « Lorsque, comme une tortue rétracte ses membres de tous côtés, il soustrait ses sens de leurs objets, alors sa compréhension est bien établie » (*Bhagavad Gītā*, second discours, verset 58). Dans cette posture, les membres sont rétractés et le corps ressemble à une tortue. L'esprit devient calme et paisible et accueille avec équanimité la peine comme la joie. Tandis que les émotions provoquées par la passion, la peur et la colère perdent prise sur l'esprit, celui-ci se libérera petit à petit de l'anxiété causée par les peines, et également de l'attachement aux plaisirs.

Sur le plan purement physique, les effets de cet āsana sont également importants. Il tonifie la colonne vertébrale, active le fonctionnement des organes abdominaux et maintient l'organisme en bonne santé et plein d'énergie. Il apaise les nerfs du cerveau, et après avoir fait cette posture on se sent rafraîchi comme si l'on s'éveillait d'un long sommeil paisible.

Cet āsana prépare l'élève à la cinquième étape du yoga, à savoir, Pratyāhāra (retrait des sens de leurs objets extérieurs).

### **135. *Eka Pāda Śīrṣāsana* Quinze\* (photo 371)**

Eka signifie un. Pāda signifie jambe ou pied et Śīrṣa, tête.



369



370

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou gauche, levez le pied gauche et amenez-le près du buste en tenant la cheville avec les deux mains (photo 369).
3. En expirant, amenez la cuisse gauche en haut et en arrière, pliez légèrement le buste en avant et placez la jambe gauche sur la nuque (photo 370). L'extérieur du bas de la jambe gauche juste au-dessus de la cheville vient toucher la nuque.
4. Relevez le cou et la tête, maintenez le dos droit, lâchez la cheville gauche et joignez les paumes devant la poitrine (photo 371). L'arrière de la cuisse gauche est en contact avec l'épaule gauche. Si la tête n'est pas tenue bien relevée, la jambe glissera. La jambe droite est tendue sur le sol. Toute la surface de l'arrière de la jambe droite doit toucher le sol et les orteils doivent pointer en avant.
5. Restez dans cette position pendant quinze à soixante secondes en respirant profondément.
6. Séparez les paumes, prenez la cheville gauche avec les mains, ramenez la jambe gauche sur le sol et allongez-la.
7. Faites la posture de l'autre côté, en plaçant la jambe droite sur la nuque. La jambe gauche doit rester tendue au sol. Maintenez la posture pendant la même durée des deux côtés.



371

### *Effets.*

La pratique de cette posture renforce le cou et le dos et donne un étirement maximum aux muscles des cuisses et des mollets. Les organes abdominaux sont contractés et le pouvoir de digestion augmente. Avant d'avoir fait cette posture, on ne peut pas se rendre compte du poids et de la pression que fait la jambe sur le cou.

### *Variations de Eka Pāda Śīrṣāsana.*

Les āsana décrits ci-dessous peuvent être faits à la suite de Eka Pāda Śīrṣāsana (photo 371), l'un après l'autre, tout d'une traite. Il n'est pas nécessaire de les faire séparément. Tout d'abord, faites toutes les variations en commençant par Eka Pāda Śīrṣāsana avec une jambe placée sur la nuque. Puis reposez-vous pendant une ou deux minutes et recommencez toutes les variations en plaçant l'autre jambe sur la nuque. Ces postures sont fatigantes et leur maîtrise demande un long entraînement.

## **136. *Skandāsana Seize\** (photo 372)**

Skanda est un autre nom de Kārtikeya, le dieu de la Guerre, dont la naissance forme le sujet du poème épique *Kumārasambhava*, écrit par Kālidāsa. Ce poème raconte que, selon une prédiction, le démon Tāraka, qui ne cessait de harceler les dieux, ne pourrait être tué que par le fils de Śiva et de la belle Pārvatī, fille de la montagne Himālaya. Mais il sembla aux autres dieux que les chances qu'avait Śiva d'avoir un fils étaient très faibles, car Il était continuellement absorbé dans sa méditation depuis la mort de sa femme Satī. Pārvatī, qui était la réincarnation de Satī, fut envoyée par les dieux auprès de Śiva, mais bien qu'elle fit plusieurs tentatives pour qu'ils remarquent sa présence, il ne lui prêta aucune attention. Vasanta, le dieu du Printemps, et Kāma, le dieu de l'Amour, firent tout ce qui était en leur pouvoir pour aider Pārvatī à gagner le cœur de Śiva. Kāma lui décocha une flèche de désir et dérangea sa méditation. Śiva ouvrit son troisième œil et les flammes qui en sortirent réduisirent en cendres Kāma. Afin de reconquérir celui qui était son époux dans sa vie précédente, Pārvatī décida de le suivre dans la voie de la méditation. Elle mit de côté ses ornements et devint une ermite sur un mont voisin, et sous cette apparence, Śiva, qui avait déjà été touché par la flèche de Kāma, la remarqua et tomba amoureux. Śiva et Pārvatī furent mariés dans une grande cérémonie à laquelle tous les dieux étaient présents. Pārvatī donna naissance au dieu de la guerre Skanda, qui, lorsqu'il devint adulte, tua le démon Tāraka.

### *Technique.*

1. Faites Eka Pāda Śīrṣāsana (photo 371).
2. En expirant, pliez le buste en avant et attrapez avec vos deux mains la jambe droite étirée comme en Paśchimottānāsana (photo 160), puis posez le menton sur le genou droit.
3. Allongez le menton pour éviter que la jambe ne glisse.
4. Restez dans cette posture pendant environ 20 secondes en respirant profondément.



372



373

### **137. *Buddhāsana Vingt-Deux\** (photo 373)**

Buddha signifie illuminé. Cet āsana est la suite de Skandāsana (photo 372).

*Technique.*

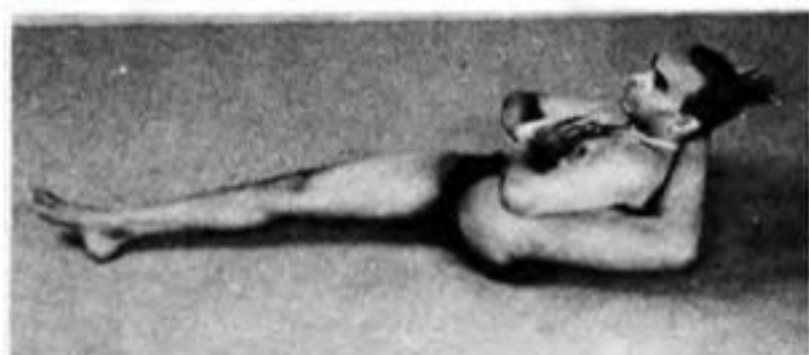
1. A partir de Skandāsana (photo 372) avec la jambe gauche placée sur la nuque, en inspirant remontez la tête et le buste.
2. Tenez la cheville gauche avec la main gauche et descendez encore un peu plus la jambe.
3. Montez le bras droit depuis l'épaule, amenez-le sur le côté et tournez l'avant-bras dans le dos pour le faire passer au-dessus de la cheville gauche (photo 373).
4. Restez dans cette posture pendant environ quinze secondes en respirant profondément. Inspirez, montez le buste et la tête.

## **138. Kapilāsana Vingt-deux\* (photo 374)**

Kapila est le nom d'un grand sage, qui passe pour être le fondateur du système de philosophie Sankhya. Cet āsana est la suite de Buddhāsana (photo 373).



374



375

*Technique.*

1. Avec la jambe gauche placée sur la nuque, maintenez la prise des mains en Buddhāsana, penchez le buste et le bassin en avant, et posez le menton sur la jambe droite étirée, comme en Paśchimottānāsana (photo 160).

2. Maintenez la posture pendant dix à quinze secondes en respirant profondément. En inspirant, remontez la tête et le buste et relâchez les mains.

## **139. Bhairavāsana Seize\* (photo 375)**

Bhairava signifie terrible, épouvantable. C'est l'un des huit aspects de Šiva.  
*Technique.*

1. Après avoir relâché les mains en Kapilāsana (photo 374), expirez et couchez-vous sur le dos.
2. Joignez les mains sur la poitrine. Maintenez la jambe droite tendue sur le sol (photo 375).
3. Restez dans la posture pendant environ vingt secondes, en respirant profondément.

## 140. *Kāla Bhairavāsana* Dix-neuf\* (photo 378)

Kāla Bhairava est Śiva sous son aspect épouvantable de destructeur de l'univers, la personnification du principe destructeur.



376



377

### *Technique.*

1. Après avoir fait Bhairavāsana (photo 375), dépliez les mains, pressez les paumes au sol et remettez-vous en Eka Pāda Śīrṣāsana. Les paumes doivent être placées à côté des hanches.
2. Amenez la jambe droite sur le côté droit.
3. En expirant, soulevez tout le corps du sol (photo 376) et faites deux respirations.
4. En expirant, soulevez le bras droit du sol, tournez le buste vers la droite et posez le bras droit le long de la cuisse droite (photo 377). Faites deux respirations.
5. Maintenant étirez le bras droit verticalement (photo 378).
6. Le corps entier est sur le côté, en équilibre sur la main gauche et l'extérieur du pied droit. La jambe droite forme un angle de 30° avec le sol.
7. Maintenez la posture pendant environ vingt secondes en respirant profondément.



378

## 141. *Chakorāsana Vingt\** (photos 379 et 380)

Cakora est un oiseau qui ressemble à une perdrix et dont on dit qu'il se nourrit des rayons de la lune.

*Technique.*

1. Depuis Kāla Bhairavāsana (photo 375), placez la main droite sur le sol, et en pliant le genou droit asseyez-vous en maintenant la jambe gauche sur la nuque ; vous êtes ainsi de nouveau en Eka Pāda Śīrṣāsana (photo 371).
2. Posez les mains sur le sol à côté des hanches.
3. Soulevez les fesses du sol et maintenez-vous en équilibre sur les mains. Montez la jambe droite tendue jusqu'à ce qu'elle forme un angle de 60° à 75° avec le sol (photos 379 et 380). Restez dans cette posture suivant votre endurance en respirant normalement.

## 142. *Dūrvāsāsana Vingt-et-un\** (photo 383)

Dūrvāsā est le nom d'un sage extrêmement irascible dont la colère est devenue proverbiale.



379



380



381

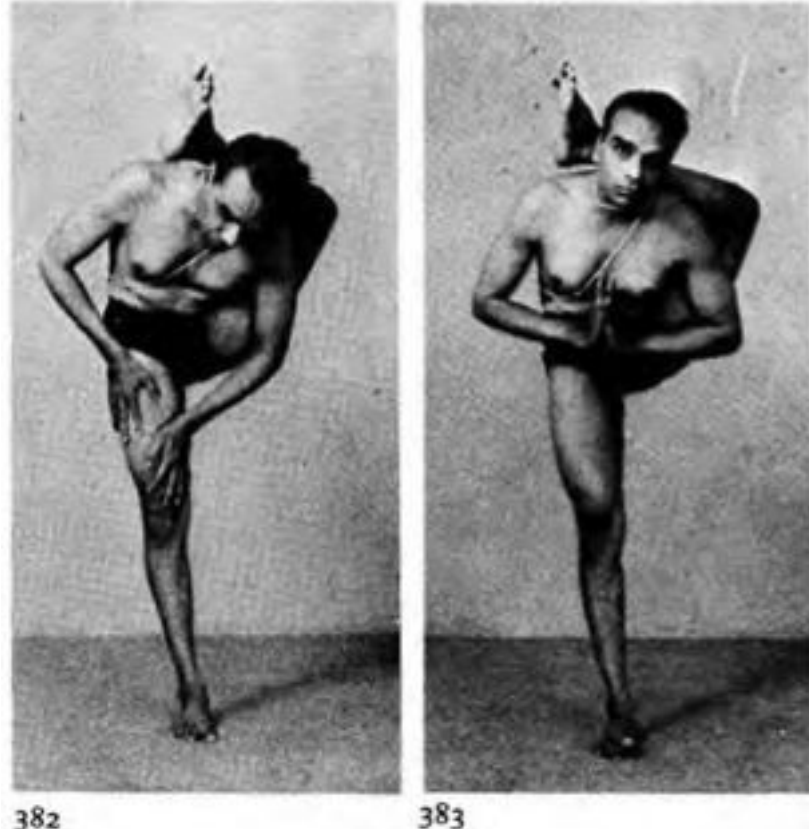
*Technique.*

1. Depuis Chakorāsana (photo 379) reposez la jambe droite tendue sur le sol. Pliez le genou droit et accroupissez-vous en posant les mains sur le sol (photo 381).
2. Puis posez les mains sur la cuisse droite. En expirant, pressez les paumes sur la cuisse

droite, montez le buste et progressivement relevez-vous en redressant la jambe. Les muscles de la jambe se contractent au maximum (photo 382).

3. Étirez la taille et le buste vers le haut, joignez les mains devant la poitrine et maintenez-vous en équilibre sur la jambe droite (photo 383). La jambe gauche est placée sur la nuque. Essayez de respirer normalement.

4. Tenez la posture aussi longtemps que vous le pouvez. Comme il est difficile de se tenir en équilibre, au début, demandez à un ami de vous aider ou appuyez-vous contre un mur.



### 143. *Ruchikāsana* Dix-huit\* (photos 384 et 385)

Ruchika est le nom d'un sage, le grand-père de Bhagavān Paraśurāma, la sixième incarnation de Viṣṇu.



384



385

#### *Technique.*

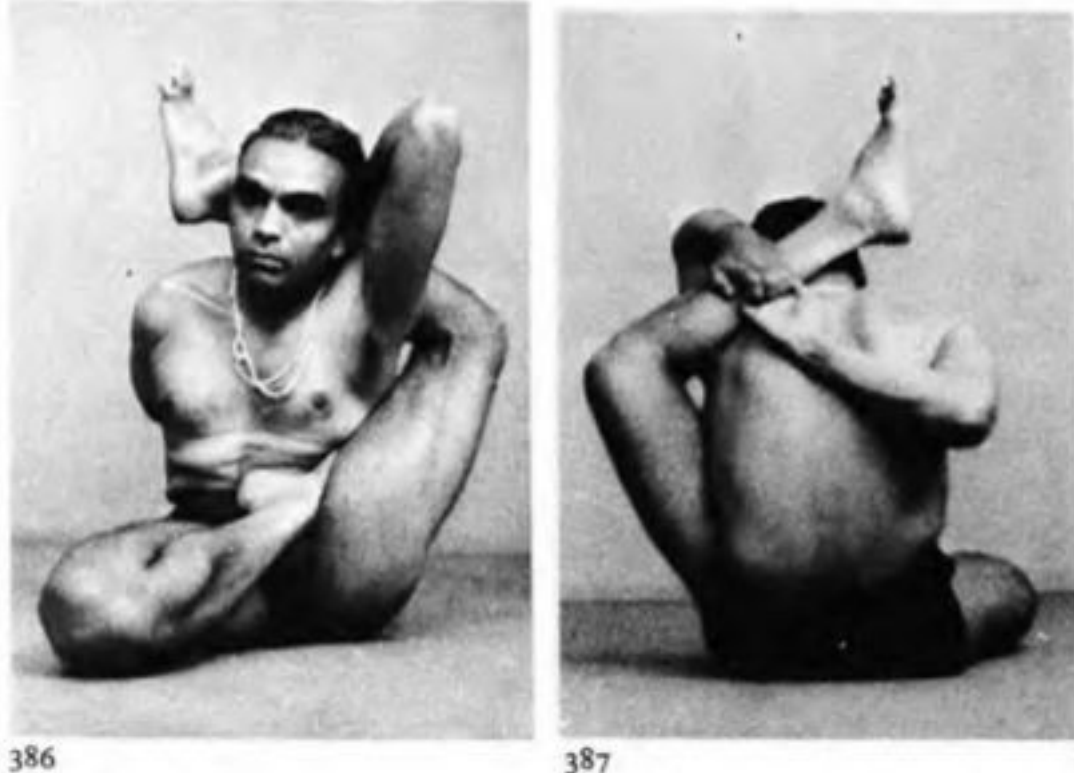
1. Après avoir fait Dūrvāsāsana (photo 383), en expirant, pliez le buste et le bassin en avant et posez les mains de chaque côté du pied droit (photos 384 et 385).
2. Placez la tête sur le genou droit, sans permettre à la jambe gauche de glisser. Puis, petit à petit étirez le cou jusqu'à ce que le menton touche le genou droit, comme en Uttānāsana (photo 48).
3. Restez dans cette posture pendant environ quinze secondes en respirant normalement.
4. Pliez le genou droit, asseyez-vous sur le sol, ôtez la jambe gauche de la nuque et relaxez-vous.
5. Puis placez la jambe droite sur la nuque et faites chaque variation en permutant droite et gauche.

#### *Effets des variations de Eka Pāda Śīrṣāsana.*

Ces différentes variations tonifient les systèmes nerveux, respiratoire, et musculaire du corps. La colonne vertébrale reçoit un abondant apport de sang, ce qui développe l'énergie nerveuse des cakra (les différents plexus situés dans la colonne vertébrale), qui sont les volants régulateurs de la machine humaine. Ces postures développent la cage thoracique, permettent une respiration plus complète et affermissent le corps. Elles arrêtent les tremblements nerveux et préviennent les maladies qui en sont la source ; elles aident également à éliminer les toxines en distribuant la sang oxygéné dans le corps entier et en activant le retour du sang vers le cœur et les poumons pour qu'il se purifie. La pratique de ces āsana augmente le taux d'hémoglobine du sang, le corps et l'esprit deviennent vigoureux et la capacité de travail augmente.

## 144. *Viranchyāsana I* Dix-neuf\* (photos 386 et 387)

Viranca ou Viranci est l'un des noms de Brahmā, l'Être suprême, la première déité de la Trinité Hindoue, dont la tâche est de créer le monde.



### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou droit et placez le pied droit à la base de la cuisse gauche en demi-Padmāsana,
3. Pliez le genou gauche, amenez le pied près du buste et prenez la cheville gauche avec les deux mains. En expirant, montez la cuisse gauche en l'amenant en arrière, pliez légèrement le buste en avant et placez la jambe gauche sur la nuque. L'extérieur de la jambe gauche juste au-dessus de la cheville est en contact avec la nuque.
4. Relevez la tête et le cou, maintenez le dos droit et relâchez la cheville gauche.
5. Maintenant, levez le bras gauche verticalement, pliez-le au coude, et amenez-le dans le dos au-dessus de la jambe gauche. Pliez le bras droit au coude et montez l'avant-bras vers les omoplates jusqu'à ce que la main droite soit au niveau des omoplates. Agrippez les deux mains entre les omoplates (photos 386 et 387).
6. Restez dans cette posture pendant dix à vingt secondes en respirant normalement. Défaites les mains, descendez la jambe gauche, tendez la jambe droite et revenez en position 1.
7. Faites la posture de l'autre côté pendant la même durée, en permutant droite et gauche.

## 145. *Viranchyāsana II* Dix\* (photo 388)



388

### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).

2. Pliez la jambe gauche au genou et amenez-la en arrière. Placez le pied gauche près de la hanche gauche, les orteils pointant en arrière et posés au sol. La jambe gauche sera ainsi en *Virāsana* (photo 89).

3. Puis suivez les indications techniques données pour *Viranchyāsana I* (photo 386).

### *Effets.*

Ces deux postures renforcent le dos et le cou et rendent aisés les mouvements des épaules. Les cuisses et les mollets sont étirés au maximum, les muscles abdominaux sont contractés et le pouvoir de digestion augmente.

## 146. *Yoganidrāsana* Dix-huit\* (photo 391)

*Nidrā* signifie sommeil. *Yoganidrā* est un état entre le sommeil et la veille. C'est aussi le nom que l'on donne au sommeil de Viṣṇu lorsqu'il s'endort à la fin d'un Yuga, un âge du monde.

Dans cette posture, les jambes sont entrelacées derrière la nuque et les mains sont agrippées dans le dos qui repose sur le sol. Les jambes forment l'oreiller du Yogi et son dos est le lit. La pratique de cette posture réchauffe le corps très rapidement. C'est pourquoi les Yogi qui vivent dans les montagnes la pratiquent pour se réchauffer.



389



390



391

*Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos (photo 219).
2. Pliez les genoux et amenez les jambes au-dessus de la tête.
3. En expirant, prenez le pied droit avec les deux mains, amenez la jambe droite derrière

l'épaule droite et placez-la bien sur la nuque, comme en Eka Pāda Śīrṣāsana (photo 389).

4. Maintenez la position de la jambe droite en faisant plusieurs respirations.

5. Expirez et à l'aide de la main gauche, amenez la jambe gauche derrière l'épaule gauche et placez-la sous la jambe droite (photo 390). Maintenez les chevilles croisées.

6. Levez très haut les épaules, amenez les bras dans le dos et agrippez les doigts (photo 391). L'arrière des bras sera en contact avec l'arrière des cuisses. Faites quelques respirations.

7. En expirant, ouvrez la poitrine vers le haut et étirez le cou en arrière. C'est la position finale (qui est la position inverse de Supta Kūrmāsana, photo 368). Maintenez la posture pendant trente à soixante secondes en essayant de respirer normalement.

8. En expirant, relâchez les mains et les jambes.

9. Relaxez-vous en étendant vos jambes sur le sol pendant quelques instants.

10. Puis refaites la posture pendant la même durée en plaçant d'abord la jambe gauche sur la nuque puis la jambe droite sous la gauche.

11. Relâchez les mains et les jambes, puis relaxez-vous.

*Effets.*

Dans cette posture, la colonne vertébrale bénéficie d'un étirement en avant maximum et on a une sensation très agréable dans le dos. C'est l'une des meilleures postures en flexion en avant. Même l'étirement maximum de Paśchimottānāsana (photo 160) ne donne pas le même sentiment de justesse dans l'exercice, de bien-être et de repos comme la pratique correcte de Yoganidrāsana.

Dans les postures en flexion arrière, les poumons et les muscles abdominaux se prêtent à une expansion maximum. Dans cet āsana, les poumons sont comprimés et les muscles abdominaux contractés à fond. En peu de temps, la pratique de cette posture tonifie les reins, le foie, la rate, les intestins, la vessie, la prostate et la vésicule biliaire. Les organes abdominaux seront à l'abri des maladies grâce à la pratique régulière de cette posture. Elle stimule également les gonades et apporte ainsi énergie et vitalité à l'organisme. Les nerfs seront apaisés et l'énergie sera accumulée dans le corps pour une meilleure activité du corps et de l'esprit.

## **147. *Dvi Pāda Śīrṣāsana* Vingt-quatre\* (photo 393)**

Dvi Pāda (dvi = deux, pāda = jambe ou pied) signifie avec les deux pieds. Dans Eka Pāda Śīrṣāsana (photo 371), une jambe est placée sur la nuque. Dans cet āsana, ce sont les deux jambes. Les mains sont jointes devant la poitrine et le corps est en équilibre sur un espace très étroit près du coccyx. Ceci est difficile et on a tendance à tomber en arrière. La posture ressemble à Yoganidrāsana (photo 391), mais ici le buste est vertical, tandis que dans Yoganidrāsana il repose sur le dos.



392



393

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez les genoux et amenez les pieds près du bassin.
3. En expirant, attrapez la cheville droite avec les mains, amenez la cuisse droite en haut et en arrière, pliez légèrement le buste en avant placez la jambe droite sur la nuque comme dans Eka Pāda Śīrṣāsana. L'arrière de la cuisse droite sera en contact avec l'arrière de l'épaule droite. Lâchez la cheville et faites quelques respirations.
4. En expirant, attrapez la cheville gauche avec la main gauche, amenez la cuisse gauche en haut et en arrière et placez la jambe gauche au-dessus de la droite, de la même manière qu'il est décrit plus haut. Lâchera la cheville gauche et maintenez les chevilles croisées. Placez les mains sur le sol à côté des hanches et cherchez l'équilibre en prenant appui sur la partie des fesses qui se trouve près du coccyx (photo 392). Cela demandé beaucoup d'entraînement. Essayez de respirer normalement.
5. Otez les mains du sol, joignez-les devant la poitrine et restez en équilibre avec le buste vertical autant que vous le pouvez, de dix à trente secondes (photo 393). Ceci est la position finale.
6. Après avoir travaillé cette posture, posez les mains sur le sol à côté des hanches, expirez, tendez les bras et soulevez tout le corps en prenats le poids sur ies mains. Ne décroisez pas les chevilles (photo 394). Maintenez la posture pendant dix à vingt secondes selon votre endurance.
7. Relâchez les chevilles, étirez les jambes verticalement en restant en équilibre sur les mains. Cette posture s'appelle :

#### **148. *Tittibhāsana* Vingt-deux\* (photo 395)**

Tittibha est un insecte qui ressemble à une luciole.

Après être resté dans celle posture pendant quelques secondes, pliez les jambes aux genoux, asseyez-vous sur le sol, relâchez les jambes et allongez-les, et prenez quelques secondes de repos.

8. Refaites les mouvements pendant la même durée, cette fois en plaçant d'abord la jambe

gauche sur la nuque puis la jambe droite au-dessus. A la fin, étendez-vous et relaxez-vous.



394



395

*Effets.*

Dans cet āsana, les poumons et les muscles abdominaux sont le plus contractés possible. On donne à la colonne vertébrale un étirement maximum en flexion avant et les organes abdominaux tirent un grand profit de l'exercice en peu de temps. Les autres effets sont les mêmes que ceux de Yoganidrāsana (photo 391), mais dans cette posture, les cuisses sont plus étirées et on ressent un plus grand effort sur le cou, les régions sacrée et lombaire de la colonne vertébrale et l'abdomen.

## 149. *Vasiṣṭhāsana* Dix-huit\* (photo 398)

Vasiṣṭha était un célèbre sage ou voyant, le prêtre familial des rois de la race solaire et l'auteur de plusieurs hymnes védiques, particulièrement le septième Maṇḍala du R̥g Veda. Il était un représentant typique de la dignité et du pouvoir brahmaṇiques, et l'un des sept sages identifiés au étoiles de la Grande Ourse. La rivalité entre lui et le sage Viśvāmitra, un kṣatriya (un homme de la caste des guerriers), qui, à force de piété et d'ascétisme s'éleva au statut de brahmaṇe, forme le sujet d'un grand nombre de légendes.

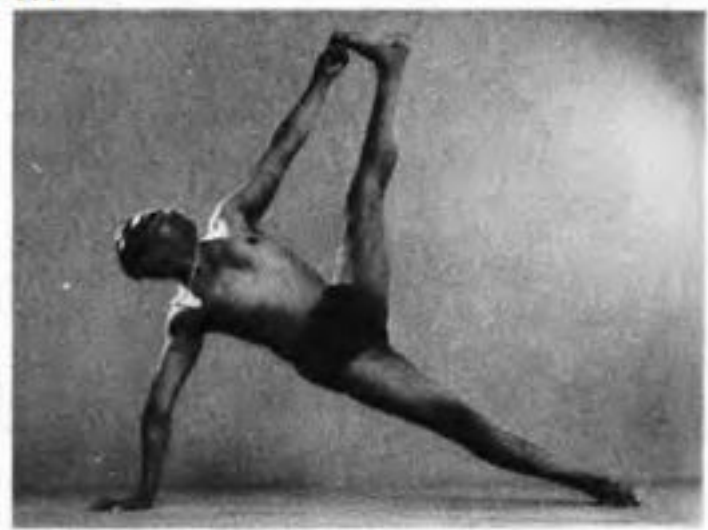
Cet āsana est dédié au sage Vasiṣṭha.



396



397



398

*Technique.*

1. Faites Tādāsana (photo 1). Penchez-vous en avant, posez les mains sur le sol et lancez les jambes en arrière à environ 1,20 mètre comme pour faire Adho Mukha Svānāsana (photo 75).

2. Tournez le corps sur le côté droit et maintenez-vous en équilibré sur la main et le pied droits uniquement. Le côté extérieur du pied droit doit être fermement tenu au sol. Placez le pied gauche sur le droit, posez la main gauche sur la hanche gauche et restez en équilibre en gardant le corps étiré (photo 396). Pour apprendre l'art de rester en équilibre dans cette posture, placez-vous près d'un mur de façon à ce que le côté intérieur du pied droit soit calé contre le mur.

3. En expirant, pliez le genou gauche, avancez légèrement le corps et attrapez le gros orteil gauche entre le pouce, l'index et le majeur de la main gauche (photo 397). Étirez le bras et la jambe gauches verticalement (photo 398). La façon d'attraper le gros orteil sera la même que celle décrite dans Supta Pādāṅguṣṭhāsana (photo 284). Maintenez-vous en équilibre dans cette position en gardant les bras et les jambes tendues, et en respirant profondément, pendant vingt à trente secondes.

4. Relâchez le gros orteil, reposez la jambe gauche sur le pied droit et ramenez la main gauche sur la hanche.

5. En expirant, retournez-vous, placez la main gauche sur le sol et tenez-vous en équilibre sur la main et le pied gauches. Refaites la posture de ce côté pendant la même durée, en suivant les indications données ci-dessus et en permutant droite et gauche.

### *Effets.*

Cette posture fortifie les poignets, exerce les jambes et tonifie les régions lombaires et sacrée de la colonne vertébrale.

## **150. *Kaśyapāsana* Dix-neuf\* (photos 399 et 400)**

Cet āsana est dédié au sage Kaśyapa, fils du sage Marīchi, l'un des fils de Brahmā. Il exerce un rôle imposant dans le travail de création. On raconte que Kaśyapa épousa les treize filles de Dakṣa. D'Aditi il engendra les douze Adilyas (les dieux) et de Diti, les Daityas (les démons). De ses autres épouses, il eut une progéniture nombreuse et diverse telle que des serpents, des reptiles, des oiseaux et des nymphes de la constellation lunaire. Il est ainsi le père de Sūrya (le dieu du soleil) et de tous les êtres vivants, et est souvent appelé Prajāpati (le Géniteur).



399



400

### *Technique.*

1. Faites Tāḍāsana (photo 1). Penchez-vous en avant, posez les mains sur le sol comme dans Uttānāsana (photo 47) et lancez les jambes en arrière à environ 1,20 mètre, en Adho Mukha Svānāsana (photo 75).

2. Tournez-vous sur le côté droit et tenez-vous en équilibre sur la main et le pied droits. Le côté extérieur du pied droit doit être fermement tenu au sol. Placez le pied gauche sur le pied droit,

la main gauche sur la hanche gauche et tenez-vous en équilibre en tenant le corps droit (photo 396).

3. En expirant, pliez le genou gauche et placez le pied gauche à la base de la cuisse droite en demi-Padmāsana. Depuis l'épaule lancez le bras gauche dans le dos et avec la main gauche attrapez le gros orteil gauche. Ceci est la position finale (photos 399 et 400). Maintenez-vous en équilibre pendant quelques instants en respirant profondément. Toute la poitrine et le bras droit tendu doivent être sur le même plan.

4. En expirant, relâchez le pied gauche, replacez-le sur le pied droit et posez la main gauche sur la cuisse gauche (photo 396). Faites quelques respirations profondes.

5. En expirant, tournez le corps sur le côté gauche et maintenez-vous en équilibre sur la main et le pied gauches uniquement. Placez le pied droit à la base de la cuisse gauche en demi-Padmāsana et attrapez le gros orteil: droit avec la main droite passée derrière le dos. Restez de chaque côté pendant une durée égale.

6. Expirez, relâchez le pied droit et placez-le sur le pied gauche, puis la main droite sur la cuisse droite.

7. Posez la main droite sur le sol et revenez en Uttānāsana (photo 47). faites quelques respirations, et en expirant revenez en Tāḍāsana (photo 1).

#### *Effets.*

Cet āsana fortifie les mains et diminue les douleurs et les raideurs de la région sacrée de la colonne vertébrale.

### **151. Viśvāmitrāsana Vingt\* (photo 403)**

Viśvāmitra est le nom d'un célèbre sage. D'origine Kṣatriya (caste des guerriers), il était le roi de Kanyākubja. Un jour qu'il chassait, il s'arrêta à l'ermitage du sage Vasiṣṭha, et, voyant Kāmadhenu (la Vache de l'Abondance), demanda au sage de la lui donner en échange de trésors immenses. Au refus du sage, le roi essaya de se l'approprier par la force. Un long combat s'ensuivit, où le roi fut vaincu. Bien que fortement vexé, il fut grandement impressionné par le pouvoir inhérent au Brahmanisme. Le roi se soumit à la plus rigoureuse des ascèses jusqu'à ce que successivement il atteigne les statuts et les titres de Rājarṣi (un sage de rang royal, un prince et en même temps un saint), Rishi (un sage, un voyant), Maharsi (un grand sage, un patriarche de l'humanité) et enfin Brahmarṣi (un sage brahmane), mais il ne fut content que lorsque Vasiṣṭha lui-même l'appela Brahmarṣi. Pendant cette dure pénitence, la nymphe céleste Menakā le séduisit et conçut Sakuntalā, l'héroïne du célèbre drame écrit par Kālidāsa.

Cet āsana est dédié à Viśvāmitra.





402



403

### *Technique.*

1. Faites Tādāsana (photo 1). Penchez-vous en avant, posez les mains sur le sol et lancez vos jambes en arrière comme en Adho Mukha Śvānāsana (photo 75).
2. En expirant, amenez la jambe droite au-dessus de la main droite et placez l'arrière de la cuisse droite sur le dos du bras droit (photo 401).
3. Immédiatement, tournez le corps vers la gauche, placez le bras gauche le long de la cuisse gauche et cherchez l'équilibre (photo 402).
4. Tournez le pied gauche sur le côté et pressez au sol le talon et la plante du pied.
5. Tendez et étirez vers le haut la jambe droite et faites deux respirations.
6. En expirant, tendez le bras gauche verticalement depuis l'épaule et et regardez la main gauche étirée (photo 403).
7. Restez dans cette posture pendant vingt à trente secondes en respirant profondément.
8. En expirant, relâchez la jambe droite et revenez en position 1.
9. Faites la posture pendant la même durée de l'autre côté, en suivant les indications techniques ci-dessus et en permutant droite et gauche.

### *Effets.*

Cette posture renforce les mains et les organes abdominaux et exerce les muscles des cuisses.

## 152. *Bakāsana* Neuf\* (photos 406 et 410)

Baka est une grue. Le corps dans cette posture ressemble à celui de cet échassier marchant dans l'eau d'un étang, d'où le nom.

Deux techniques sont décrites ici, l'une pour les débutants, l'autre pour les élèves avancés.

*Technique pour les élèves débutants.*

1. Accroupissez-vous, les pieds joints. La plante des pieds doit être entièrement en contact avec le sol. Trouvez l'équilibre sans que les fesses ne touchent le sol (photo 317).

2. Écartez les genoux et portez le buste en avant.



404



405



406

3. Expirez, passez les bras devant les genoux et posez les mains sur le sol (photo 318).

4. Pliez les coudes, soulevez les talons, avancez encore le buste plus en avant et prenez

appui avec les tibias sur l'arrière des bras, près des aisselles (photo 404). Faites deux ou trois respirations.

5. Expirez, balancez le corps en avant et dégagiez les orteils du sol (photo 405).
6. Redressez les bras et portez le corps tout entier en équilibre sur les mains (photo 406).
7. Restez dans cette position pendant vingt à trente secondes en respirant normalement.
8. Expirez, pliez les coudes, descendez au sol, dégagiez les jambes des aisselles, accroupissez-vous sur le sol et relaxez-vous.



407



408

*Technique pour les élèves avancés.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).
2. Expirez, pliez les genoux et descendez les jambes jusqu'à ce que les cuisses s'appuient sur le ventre et la poitrine.
3. Placez le genou droit sur le dos du bras aussi près que possible de l'aisselle, puis de la même façon, le genou gauche sur le bras gauche. Les pieds doivent rester joints (photo 407). Assurez-vous dans cette posture et maintenez votre équilibre en respirant régulièrement.
4. Expirez, entraînez le buste vers le haut et dégagiez la tête du sol (photo 408). Tendez et étirez les bras et montez les fesses (photo 409). Allongez le cou et montez la tête aussi haut que possible (photo 410).



409



410

5. Restez en équilibre sur les mains pendant quelques secondes en contractant les muscles de la région du diaphragme. Essayez de respirer normalement.

6. Expirez, ramenez la tête sur le sol et revenez en Sālamba Śīrṣāsana II. Puis, redescendez les jambes sur le sol et reposez-vous. Les élèves avancés peuvent faire Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) en laissant tomber les jambes en arrière après être remonté en Śīrṣāsana II et puis, revenir directement en Tāḍāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499), cela vous détendra de le faire après Ūrdhvā Dhanurāsana.

#### *Effets.*

Cet exercice renforce les bras. Les organes abdominaux, étant comractés, sont également renforcés.

### **153. *Pārśva Bakāsana* Seize\* (photo 412)**

Pārśva signifie côté, flanc ou oblique ; baka est une grue ou plus généralement un échassier. Ici les jambes sont sur le côté.



411



412

#### *Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).

2. Expirez, pliez les genoux et amenez les cuisses contre le ventre et la poitrine.

3. Gardez les jambes l'une contre l'autre. Inclinez les jambes et le bassin vers la droite.

Appuyez la cuisse gauche sur le dos du bras droit aussi près que possible de l'aisselle (photo 411). Faites quelques profondes respirations et cherchez l'équilibre.

4. Puis, en expirant, ôtez la tête du sol, contractez les muscles de la région du diaphragme, tendez les bras et cherchez l'équilibre sur les mains (photo 412). Restez dans cette position pendant quelques secondes en respirant régulièrement. On ressentira un grand effort dans le bras qui se trouve apparemment libre.

5. Pliez les coudes, replacez la tête sur le sol (photo 411) et revenez en Sālamba Śīrṣāsana II.

6. Puis, pliez les genoux et inclinez les jambes pliées vers la gauche. Amenez la cuisse droite sur le dos du bras gauche aussi près que possible de l'aisselle. Expirez, ôtez la tête du sol et restez en équilibre comme en position 4.

7. Revenez en Sālamba Śīrṣāsana II après avoir ramené la tête sur le sol. Puis vous pouvez,

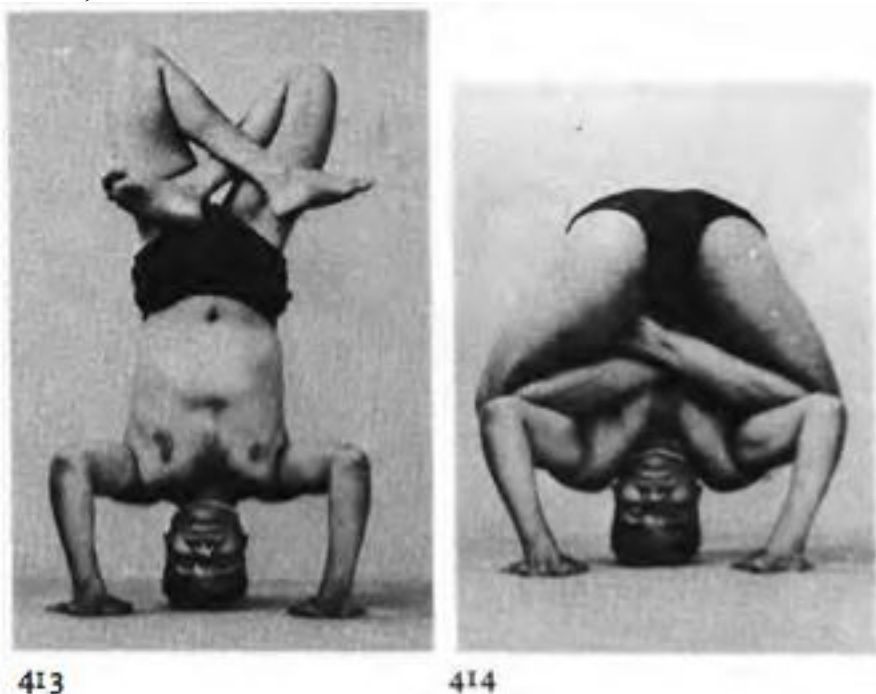
soit descendre les jambes au sol et vous relaxer, soit basculer en Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenir en Tādāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photos 488 et 499), cela vous détendra de le faire après Ūrdhvā Dhanurāsana.

*Effets.*

La posture renforce les bras. Par une pratique continue, les muscles de la paroi latérale de l'abdomen se développeront et les intestins seront renforcés.

**154. Ūrdhvā Kukkuṭāsana Dix-huit\* (photos 417, 418 et 419)**

Ūrdhvā signifie vers le haut. Kukkuṭa est un coq. Dans cette posture le corps ressemble à un coq en train de se pavanner, d'où le nom.



*Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).
2. Une fois que vous êtes en équilibre, croisez vos jambes en Padmāsana en plaçant le pied droit à la base de la cuisse gauche et le pied gauche à la base de la cuisse droite (photo 413), puis en expirant, abaissez les jambes et appuyez-les sur le dos des bras aussi près que possible des aisselles (photo 414). Assurez votre équilibre dans cette position en respirant régulièrement.
3. Expirez, prenez solidement appui sur le sol avec les mains, montez le buste et ôtez la tête du sol en suivant la progression du mouvement comme sur les photos 415 et 416. Redressez et étirez-les bras et montez les fesses. Allongez le cou et maintenez la tête aussi haut que possible (photos 417, 418 et 419).



415



416



417



418

4. Cherchez l'équilibre sur les mains dans celle position pendant quelques secondes en contractant la région du diaphragme. Essayez de respirer normalement.

5. Expirez, pliez les coudes, ramenez la tête sur le sol en suivant les photos 414 et 413 et revenez en Sālamba Śīrṣāsana II, puis décroisez les jambes.

6. Refaites Padmāsana, en plaçant cette fois le pied gauche le premier à la base de la cuisse droite et le pied droit à la base de la cuisse gauche. Puis recommencez cet āsana, comme décrit ci-dessus.

7. Après être resté dans la posture pendant la même durée de chaque côté, revenez en Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192), descendez les jambes au sol et relaxez-vous. Les élèves avancés peuvent aussi passer en Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) en laissant tomber les jambes en arrière et en redressant les bras, puis revenir directement en Tāḍāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499), cela vous détendra de le faire après Ūrdhvā Dhanurāsana.



419

*Effets.*

La colonne vertébrale est pleinement étirée et l'effet de Paśchimottānāsana (photo 160) est obtenu en un temps très court. Les bras et les organes abdominaux sont renforcés. Toutes ces postures difficiles et compliquées ont des effets plus rapides que les postures simples. Quand le corps devient souple, les postures simples n'ont que peu ou plus d'effet. L'élève avisé saura les abandonner et pratiquer les postures compliquées à comme un étudiant qui ne passe pas son temps à répéter quotidiennement l'alphabet. Mais comme les danseurs qui pratiquent tous les jours à la barre les pas élémentaires et ne les abandonnent pas, les élèves de yoga doivent continuer à faire chaque jour Śīrṣāsana (photo 184 à 218) et Sarvāṅgāsana et leurs variations (photos 234 à 271).

### **155. Pārśva Kukkuṭāsana Vingt-quatre\* (photos 424 et 424a, 425 et 425a)**

Pārśva signifie côté, flanc ou oblique. Kukkuta est le coq.

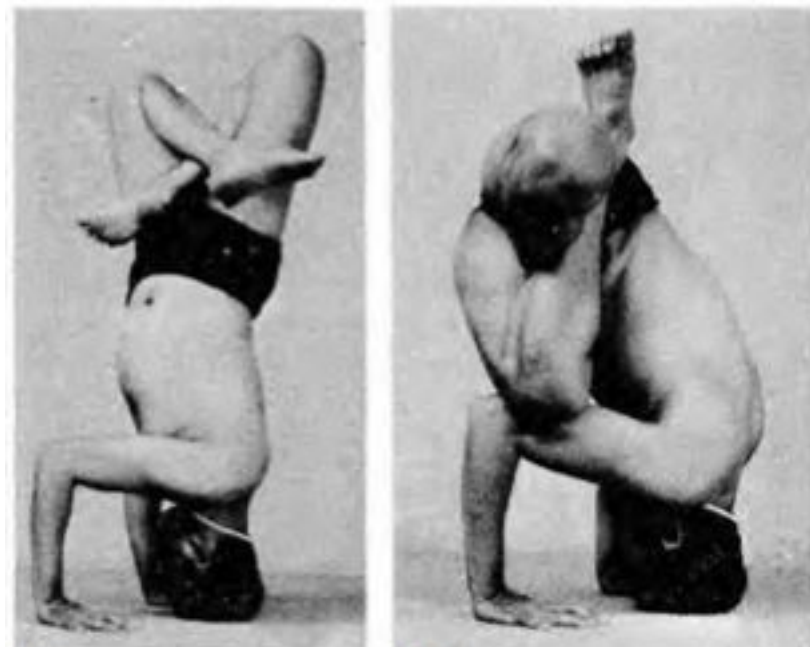
*Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).

2. Croisez les jambes en Padmāsana en plaçant d'abord le pied droit à la base de la cuisse gauche, puis le pied gauche à la base de la cuisse droite (photo 413). Une fois l'équilibre assuré, expirez, tournez la taille vers la droite (photo 420) et abaissez les jambes jusqu'à ce que la cuisse gauche s'appuie sur le dos du bras droit (photo 421). Prenez le temps d'assurer votre équilibre dans cette position en respirant régulièrement mais rapidement à cause de la torsion latérale du corps.

3. C'est une posture difficile, le plus dur étant de placer la cuisse sur le bras opposé. Au début il sera difficile de garder l'équilibre tout en mettant en place la cuisse et on retombera souvent par terre lourdement.

4. Expirez, prenez solidement appui avec les mains sur le sol, soulevez la tête du sol (photo 422) et montez le buste (photo 423). Tendez et étirez les bras et montez les fesses. Allongez le cou en avant et soulevez la tête aussi haut que possible (photo 424).



420

421

5. C'est la position finale. Restez en équilibre sur les mains pendant quelques secondes, aussi longtemps que vous le pouvez. On ressentira un très gros effort dans le bras gauche qui est apparemment libre.

6. Expirez, pliez les coudes, ramenez la tête sur le sol et remontez en Šīršāsana II. Puis décroisez les jambes.

7. Reposez-vous un moment en Šīršāsana. Puis, refaites Padmāsana en plaçant cette fois, d'abord le pied gauche à la base de la cuisse droite et ensuite le pied droit à la base de la cuisse gauche. Puis répétez la posture sur le côté gauche (photo 485). Là, la cuisse droite s'appuiera sur le dos du bras gauche. Pour faire l'équilibre sur le côté gauche il faut changer le croisement des jambes en Padmāsana. Si on ne le fait pas, il est extrêmement difficile de placer la cuisse sur le dos du bras opposé.



422



423



424



425

8. Restez dans la posture aussi longtemps de chaque côté.

9. Après avoir réussi à faire les postures expliquées aux paragraphes 4 et 7, on peut essayer sans défaire le croisement de jambes du paragraphe 6, de tourner le corps vers la gauche, de placer la cuisse droite sur le bras gauche, d'ôter la tête du sol et de se mettre en équilibre sur les mains (photo 424a).

10. Revenez en Šīršāsana II. Puis, après avoir fait la posture du paragraphe 7, tournez le corps vers la droite sans changer le croisement des jambes, essayez de placer la cuisse sur le bras droit, ôtez la tête du sol et mettez-vous en équilibre sur les mains (photo 425a).

11. Tenez la posture pendant la même durée dans chaque position. Puis, revenez en Šīršāsana II, abaissez les jambes jusqu'au sol et relaxez-vous. Ou bien faites Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenez en Tādāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photo 488 à 499), cela vous tonifiera de le faire après Ūrdhvā Dhanurāsana.



424a



425a

*Effets.*

En plus des effets bénéfiques apportés par Ūrdhvā Kukkuṭāsana (photo 419), celle variation donne à la colonne vertébrale une torsion latérale et la tonifie. Les muscles et les organes abdominaux, la poitrine et les bras deviennent plus forts et la force vitale augmente.

**156. Gālavāsana Seize\* (photos 427 et 428)**

Gālava fut un sage, élève de Viśvāmitra. Cet āsana lui est dédié.



426

*Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).

2. Puis croisez les jambes en Padmāsana en plaçant le pied droit à la base de la cuisse gauche et le pied gauche à la base de la cuisse droite (photo 413), expirez et ramenez les cuisses contre l'estomac et la poitrine.

3. Faites quelques respirations, tournez le corps vers la droite et en expirant, amenez le point où les tibias se croisent sur le bras droit aussi près que possible de l'aisselle (photo 426). Assurez votre équilibre dans cette position en respirant profondément.

4. Expirez, ôtez la tête du sol en soulevant le corps sur les mains, contractez les muscles de la région du diaphragme, tendez les bras et cherchez équilibre (photo 497). Restez dans la posture pendant quelques secondes selon votre capacité. On ressentira dans cette posture un grand effort dans l'épaule et dans le bras gauche qui sont apparemment libres.

5. Pliez les coudes, ramenez la tête sur le sol et remontez en Sālamba Śīrṣāsana II sans décroiser les jambes.

6. Expirez, pliez le bassin, placez les jambes sur le dos du bras gauche et montez en équilibre sur les mains comme vous l'avez fait sur le côté droit (photo 428).

7. Pliez les coudes, ramenez la tête sur le sol, remontez en Sālamba Śīrṣāsana II et décroisez les jambes. Faites de nouveau Padmāsana, en plaçant cette fois le pied gauche en premier à la base de la cuisse droite et le pied droit à la base de la cuisse gauche et refaites l'āsana comme il est décrit ci-dessus.

8. Revenez en Sālamba Śīrṣāsana II après avoir ramené la tête sur le sol. Puis vous pouvez, soit redescendre les jambes et vous relaxer, soit faire Īrdhva Dhanurāsana (photo 486) et revenir en Tadāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photo 488 à 499), cela vous détendra de le faire après Īrdhva Dhanurāsana.



427



428

*Effets.*

Grâce à une pratique continue, les poignets et les organes abdominaux se renforceront ainsi que les muscles des parois latérales de l'abdomen. La colonne vertébrale deviendra plus souple et le cou et les épaules deviendront plus puissants. Cette posture a les effets réunis de Śīrṣāsana (photo

184), Padmāsana (photo 104) et Paśchimottānāsana (photo 160).

### 157. *Eka Pāda Gālavāsana* Vingt et un\* (photos 431 et 433)

Eka signifie un, Pāda est une jambe et Gālava est le nom d'un sage.



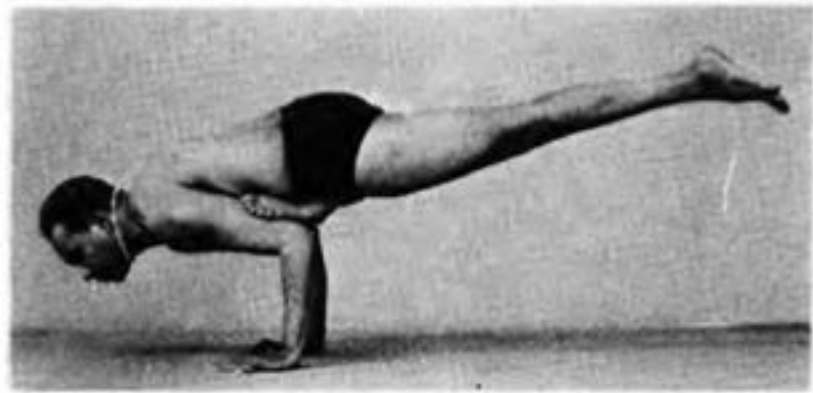
429

*Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).
2. Expirez, placez le pied droit à la base de la cuisse gauche en demi-Padmāsana et pliez le bassin jusqu'à ce que les jambes soient parallèles au sol.
3. Puis, pliez la jambe gauche au genou. Faites quelques respirations profondes. Expirez et placez le pied droit sur le dos du bras gauche. En plaçant le pied, faites attention à tourner les orteils dans la même direction que les doigts des mains. Appuyez le genou droit sur le dos du bras droit (photo 429).
4. Assurez la position de la jambe droite et faites quelques respirations. Tendez bien la jambe gauche et gardez-la parallèle au sol (photo 430).
5. Expirez et soulevez le corps en ôtant la tête du sol. La jambe gauche reste droite et parallèle au sol. Les coudes doivent rester fléchis, les bras étant parallèles au sol et les avant-bras (du poignet au coude) étant perpendiculaires au sol (photo 431).



430



431

6. Étirez le cou et montez la tête aussi haut que possible. Restez dans cette position pendant quelques secondes. Comme le diaphragme est comprimé, la respiration sera rapide et difficile.

7. Repliez la jambe gauche au genou, ramenez la tête sur le sol et revenez en Sālamba Śīrṣāsana II.

8. Faites quelques respirations profondes et reprenez l'āsana en pliant, cette fois, la jambe gauche en demi-Padmāsana, en plaçant le pied gauche sur le dos du bras droit et le genou gauche sur le dos du bras gauche. Puis, ôtez la tête du sol (photos 432 et 433). Restez de chaque côté pendant la même durée, et revenez en Śīrṣāsana.

9. On peut terminer la posture, soit en ramenant les jambes par terre, soit en basculant en Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et en revenant en Tāḍāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana I (photos 488 à 499), cela vous tonifiera de le faire après Ūrdhvā Dhanurāsana.



432



433

*Effets.*

Cette posture renforce les poignets. Les organes abdominaux sont massés par la pression du pied sur le ventre.

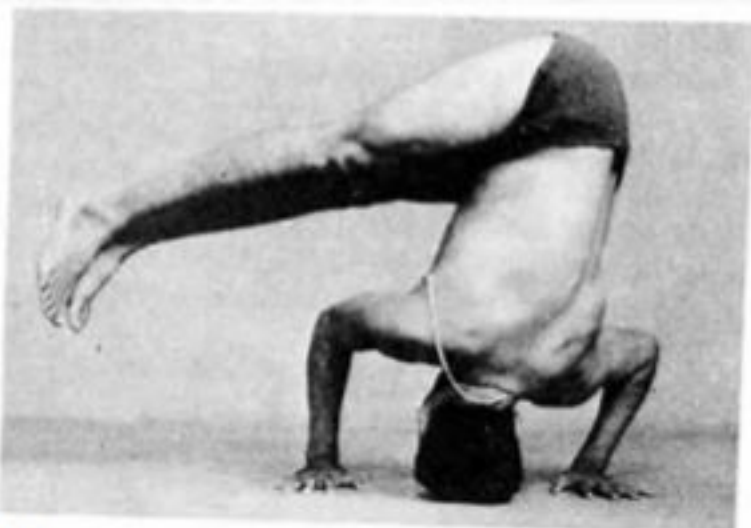
**158. *Dvi Pāda Kouṇḍinyāsana* Vingt-deux\* (photo 438)**

Dvi pāda (dvi = deux, pāda = pied ou jambe) signifie les deux pieds.

Kouṇḍinya était un sage appartenant à la famille de Vasiṣṭha qui fonda une secte, la Kouṇḍinya Gotra. Cet āsana lui est dédié.



434



435



436



437

*Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).
2. Expirez, et amenez les deux jambes tendues à l'équerre (photo 434). Faites ici une pause pour respirer.
3. Expirez, tournez le buste légèrement vers la droite en amenant les deux jambes sur le côté

(photo 435). Descendez les deux jambes ensemble au-dessus du bras droit et posez sur le dos de ce bras aussi près que possible de l'aisselle la partie extérieure de la cuisse gauche qui se trouve près du genou (photo 436).

4. Stabilisez l'équilibre en faisant quelques respirations. Puis, expirez et en prenant fermement appui sur les deux mains, ôtez la tête du sol (photo 437). Puis montez le corps et étirez le cou (photo 438). C'est la posture finale dans laquelle les jambes seront en l'air, presque parallèles au sol. A cause de la torsion du buste, la respiration sera rapide. Restez en équilibre aussi longtemps que vous le pouvez, de dix à vingt secondes. Un effort important sera demandé au bras gauche qui est apparemment libre.

5. Pliez les genoux, ramenez la tête sur le sol et remontez en Sālamba Śīrṣāsana II. Faites une pause, puis reprenez l'āsana de l'autre côté comme il est décrit ci-dessus en intervertissant droite et gauche. Là, la cuisse droite prendra appui sur le dos du bras gauche. Restez en équilibre de chaque côté pendant la même durée. Revenez de nouveau en Śīrṣāsana.

6. Pour terminer cette posture vous pouvez, soit descendre les jambes par terre et vous relaxer, soit faire Īrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenir en Tāḍāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photos 488 et 499), cela vous tonifiera de le faire après Īrdhvā Dhanurāsana.



438

#### *Effets.*

La posture tonifie les organes abdominaux. L'activité péristaltique du colon est stimulée, ce qui permet d'éliminer les toxines. Il faut une certaine expérience pour arriver à trouver l'équilibre avec les jambes tendues. La colonne vertébrale est assouplie par la torsion et les bras et le cou sont renforcés.

#### **159. *Eka Pāda Koundinyāsana I* Vingt-trois\* (photo 441)**

Eka signifie un. Pāda est la jambe ou le pied. Koundinya est le nom d'un sage.



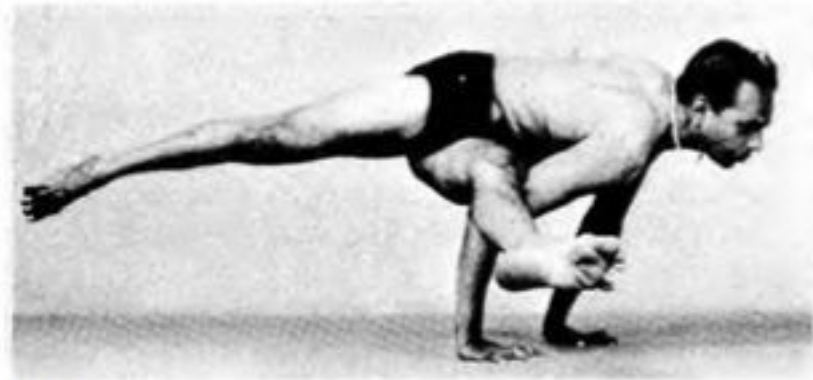
439

*Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).
2. Expirez, descendez les jambes tendues à l'équerre (photo 434). Faites ici une pause pour respirer.
3. Expirez, pliez les jambes et amenez la jambe gauche vers la droite. Posez la jambe gauche sur le dos du bras droit de façon à ce que la partie extérieure de la cuisse gauche qui se trouve près du genou s'appuie aussi près de l'aisselle que possible (photo 439). Assurez votre équilibre en faisant quelques respirations.
4. Tendez la jambe gauche sur le côté et la jambe droite en arrière (photo 440). Faites deux respirations.
5. Expirez, ôtez la tête du sol, tendez les bras et cherchez l'équilibre sur les mains. Gardez les deux jambes droites et verrouillées aux genoux (photo 441). C'est la posture finale. Restez dans la posture aussi longtemps que vous le pouvez, jusqu'à trente secondes, en respirant normalement.
6. Pliez les deux genoux, expirez, ramenez la tête au sol et remontez en Śīrṣāsana. Reposez-vous dans cette position pendant un instant en respirant normalement.
7. Reprenez l'āsana de l'autre côté pour la même durée en suivant les indications ci-dessus et en permutant droite et gauche. La cuisse droite s'appuiera donc sur le dos du bras gauche et la jambe gauche sera tendue en arrière. Puis revenez en Śīrṣāsana comme indiqué au paragraphe 6.
8. Pour terminer la posture, vous pouvez, soit ramener les jambes au sol et vous relaxer, soit faire Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et remonter en Tādāsana (photo 1). Lorsque vous aurez maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499), cela vous tonifiera de le faire après Ūrdhvā Dhanurāsana.



440



441

*Effets.*

Dans cette posture la pression des jambes sur le ventre masse les organes abdominaux. La colonne vertébrale est renforcée et régénérée par la torsion. Les bras et le cou gagnent en force.

## 160. *Eka Pāda Kouṇḍinyāsana II* Vingt-quatre\* (photos 442 et 443)



442



443

### *Technique.*

1. Faites Viśvāmitrāsana (photo 403) avec la jambe droite sur le dos du bras droit.

2. Expirez, placez la main gauche sur le sol. Rapprochez la tête et le buste du sol. Pliez les deux coudes, gardez le corps parallèle au sol, tendez les deux jambes tout en dégageant les orteils du sol. Restez en équilibre sur les mains aussi longtemps que vous le pouvez. La jambe gauche doit être étirée en arrière tandis que la jambe droite doit être étirée sur le côté droit. Le côté intérieur de la cuisse droite s'appuie sur le dos du bras droit (photos 442 et 443).

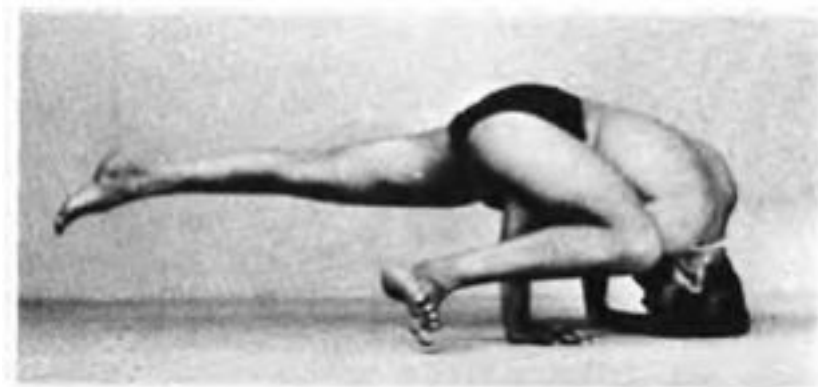
3. Cette posture est très difficile et demande beaucoup de persistance pour être maîtrisée. La respiration est rapide et difficile. Étirez le cou et gardez la tête haute.

4. Ramenez la jambe gauche au sol, dégagerez la jambe droite du bras droit et relaxez-vous pendant quelques instants.

5. Reprenez la posture de l'autre côté en mettant cette fois la jambe gauche sur le dos du bras gauche et en tendant la jambe droite en arrière. Faites la posture pendant la même durée de chaque côté.

6. Les élèves avancés peuvent faire la posture en pariant de Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192) en suivant la technique de Eka Pāda Kouṇḍinyāsana I (photo 441), mais en plaçant sur le dos du bras, la jambe qui est du même côté, comme sur la photo 444, puis en ôtant la tête du sol en gardant les deux jambes droites et parallèles au sol.

7. Répétez la posture de l'autre côté, puis revenez en Śīrṣāsana II (photo 192), faites Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenez en Tādāsana (photo 1) ou faites Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).



444

*Effets.*

La posture renforce les organes abdominaux, les bras et les muscles des cuisses.

### **161. *Eka Pāda Bakāsana I* Vingt-six\* (photos 446 et 447)**

Eka signifie un. Pāda est le pied ou la jambe. Baka est une grue.



445

*Technique.*

1. Faites Salamba Sirsāsana II (photo 192).
2. Expirez, amenez les deux jambes à l'équerre (photo 434). Pliez le genou droit et placez le genou droit sur le dos au bras droit aussi près que possible de l'aisselle. Gardez la jambe gauche en l'air parallèlement au sol (photo 445). Assurez votre équilibre dans cette position en respirant régulièrement.
3. Expirez, soulevez le corps en ôtant la tête du sol et étirez le cou en avant. Essayez de garder le corps parallèle au sol sans rien appuyer sur le coude gauche (photos 446 et 447).
4. Restez dans cette position pendant dix à vingt secondes en étirant à fond la colonne vertébrale et la jambe gauche. Essayez de respirer normalement. C'est une posture d'équilibre difficile.



446



447

5. Pliez la jambe gauche et ramenez la tête sur le sol. Expirez, et revenez en Sālamba Śīrṣāsana II.

6. Reprenez l'āsana sur le côté gauche pendant la même durée, en gardant la jambe droite tendue en l'air et parallèle au sol.

7. Revenez en Salamba Sirsāsana II, descendez les jambes par terre et reposez-vous. Les élèves avancés peuvent faire Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenir en Tāḍāsana (photo 1). Lorsqu'on a maîtrisé Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499), il est tonifiant de faire cet exercice après Ūrdhvā Dhanurāsana.

#### *Effets.*

Dans cette posture, les organes abdominaux sont contractés d'un côté et étirés de l'autre. Le maintien de l'équilibre dans cette posture exerce les muscles et les organes abdominaux plus que les bras.

## 162. *Eka Pāda Bakāsana II* Vingt-cinq\* (photos 451 et 452)



448

### *Technique.*

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana II (photo 192).
2. Expirez, descendez les jambes à l'équerre (photo 434). Pliez le genou gauche et posez le tibia gauche sur le dos du bras gauche aussi près que possible de l'aisselle comme dans Bakāsana (photo 410). Amenez la jambe droite vers la droite jusqu'à ce qu'elle dépasse le bras droit. La partie intérieure de la cuisse droite doit toucher le dos du bras droit (photo 448).
3. Expirez, soulevez le corps en ôtant la tête du sol et étirez le cou en avant (photos 449 et 450). Maintenant, dépliez la jambe droite en avant et tendez-la sans la faire toucher par terre. Tendez les bras et cherchez l'équilibre (photos 451 et 452).



449



450

4. Tenez cette posture pendant dix à vingt secondes en étirant à fond la colonne vertébrale et la jambe droite. Essayez de respirer normalement.

5. Pliez le genou gauche, ramenez la tête sur le sol et revenez en Sālamba Śīrṣāsana II (photo 199).

6. Recommez l'āsana de l'autre côté pour la même durée en tendant la jambe gauche en avant et en appuyant le tibia droit sur le dos du bras droit.

7. Il y a deux façons de terminer la posture. Vous pouvez replier la jambe qui était tendue en avant et revenir en Śīrṣāsana, puis descendre les jambes par terre. Lorsque vous avez maîtrisé cette méthode, vous pouvez essayer la seconde. Pour cela, vous laissez tendue la jambe qui est en avant. Puis, vous pliez les coudes et tendez en arrière la jambe qui était pliée en la maintenant droite, parallèle au sol sans le toucher. Le corps et la tête ne doivent pas toucher le sol. Vous êtes maintenant en Eka Pāda Kounḍinyāsana (photos 442 et 443). Puis, expirez, ramenez la tête sur le sol, pliez les deux jambes et revenez en Śīrṣāsana II. Puis, passez en Īrdhva Dhanurāsana (photo 486) suivi de Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).



451



452

*Effets.*

Les organes et les muscles abdominaux aussi bien que les mains, la poitrine et le dos sont renforcés. Votre corps fonctionne là comme un appareil à soulever des charges et les différentes positions qu'il prend, obligent différentes parties à en supporter le poids, ce qui les renforce.

**163. *Yogadandāsana* Dix-neuf\* (photo 456)**

*Yogadanda* est le bâton d'un Yogi. Dans cette posture, le yogi s'assied par terre et se sert de sa jambe comme d'une béquille placée sous l'aisselle, d'où le nom.



453

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou droit et placez le pied droit à côté de la hanche droite. La jambe droite est maintenant en Vīrāsana (photo 89).
3. Écartez la jambe gauche vers la gauche en ouvrant les cuisses et pliez-la au genou en amenant le pieu gauche près du genou droit (photo 453).
4. Prenez le pied gauche avec la main droite. Tournez le buste vers la droite et en expirant, amenez le pied gauche vers la poitrine en gardant le genou gauche par terre. Faites quelques respirations et en expirant, tirez le pied gauche vers l'aisselle gauche. L'aisselle gauche s'appuie ainsi sur la plante du pied gauche comme sur une béquille (photo 454).
5. Après avoir fait quelques respirations, passez le bras gauche autour du pied gauche et amenez-le dans le dos (photo 455). Passez le bras droit derrière le dos et attrapez l'avant-bras gauche, tournez la tête vers la gauche, levez le menton et regardez vers le haut (photo 456).



454



455



456

6. Restez dans la posture pendant trente secondes environ en respirant profondément.

7. Relâchez les mains, redressez les jambes et relaxez-vous.

8. Reprenez la posture de l'autre côté pour la même durée. Pliez donc la jambe gauche de façon à ce que le pied gauche soit à côté de la hanche gauche. Puis, placez le pied droit comme une béquille sous l'aisselle droite et attrapez l'avant-bras droit derrière le dos avec la main gauche.

9. Cela prend du temps et demande de l'entraînement pour se trouver à l'aise dans cette posture, mais lorsque vous y êtes parvenu, elle est extrêmement reposante.

#### *Effets.*

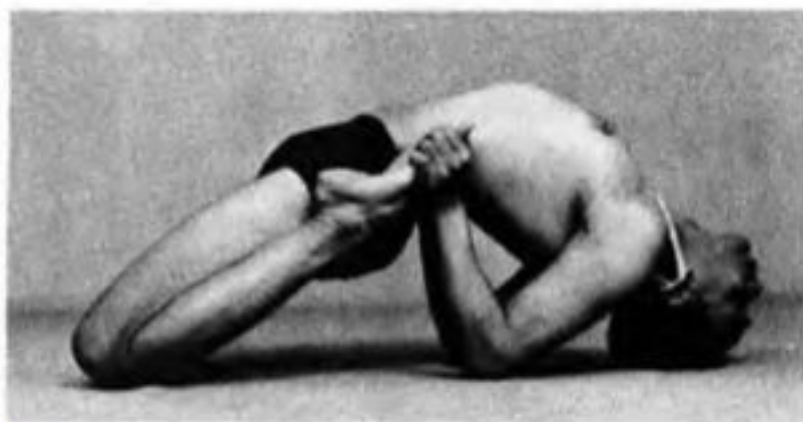
Dans cette posture, la colonne vertébrale est reposée et le corps relaxé. Elle assouplit également les chevilles et les genoux.

## 164. *Supta Bhekāsana* Vingt et un\* (photo 458)

Supta signifie couché. Bheka est une grenouille. Supta Bhekāsana est la même posture que Bhekāsana, (photo 100) mais retournée.



457



458

### *Technique.*

1. Asseyez-vous en Vīrāsana (photo 89).
2. Les mains étant tournées vers le haut, insérez-les sous chaque pied. Poussez les pieds vers le haut et couchez-vous en arrière. Faites quelques respirations.
3. Expirez, soulevez les hanches (photo 457), poussez les cuisses vers le haut et arquez le dos en prenant appui avec le sommet du crâne sur le sol (photo 458).
4. Le corps repose sur le sommet du crâne, les coudes et les genoux. Les avant-bras doivent être perpendiculaires au sol et les mains doivent tenir l'extérieur des pieds du côté des petits orteils. Montez au maximum les pieds en ouvrant l'aine.
5. Restez dans la posture pendant vingt à trente secondés en respirant normalement.
6. Otez la tête du sol et lâchez les pieds qui retombent en Supta Vīrāsana (photo 96).
7. Revenez en Vīrāsana, redressez les jambes et relaxez-vous.

### *Effets.*

Cet āsana tonifie la colonne vertébrale. Il permet au sang de circuler largement autour des genoux, des chevilles, des hanches et du cou et soulage les maux de dos. Il guérit certaines déformations internes de l'articulation des genoux. La pression des mains sur les pieds renforce les

voûtes plantaires et guérit les pieds plats. Une pratique continue est un remède pour l'atrophie ou d'autres défauts musculaires de la jambe. Les poumons sont pleinement ouverts. Les organes abdominaux en bénéficient.

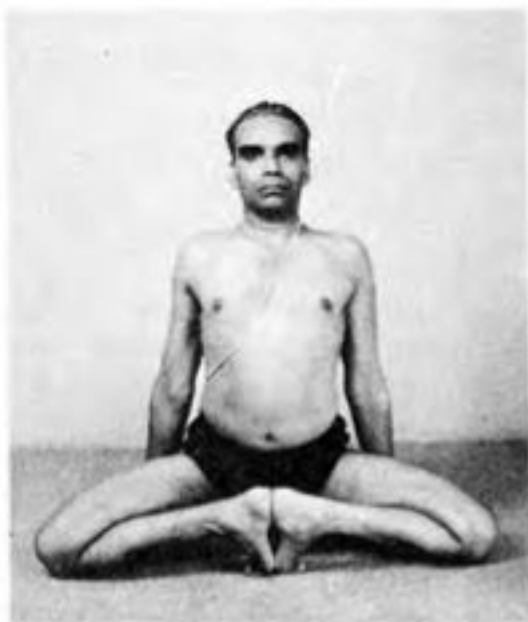
### 165. *Mūlabandhāsana* Trente-deux\* (photos 462 et 463)

Mūla est la racine, la base le début ou les fondations. Bandha est un lien, une attache ou une posture.



#### *Technique.*

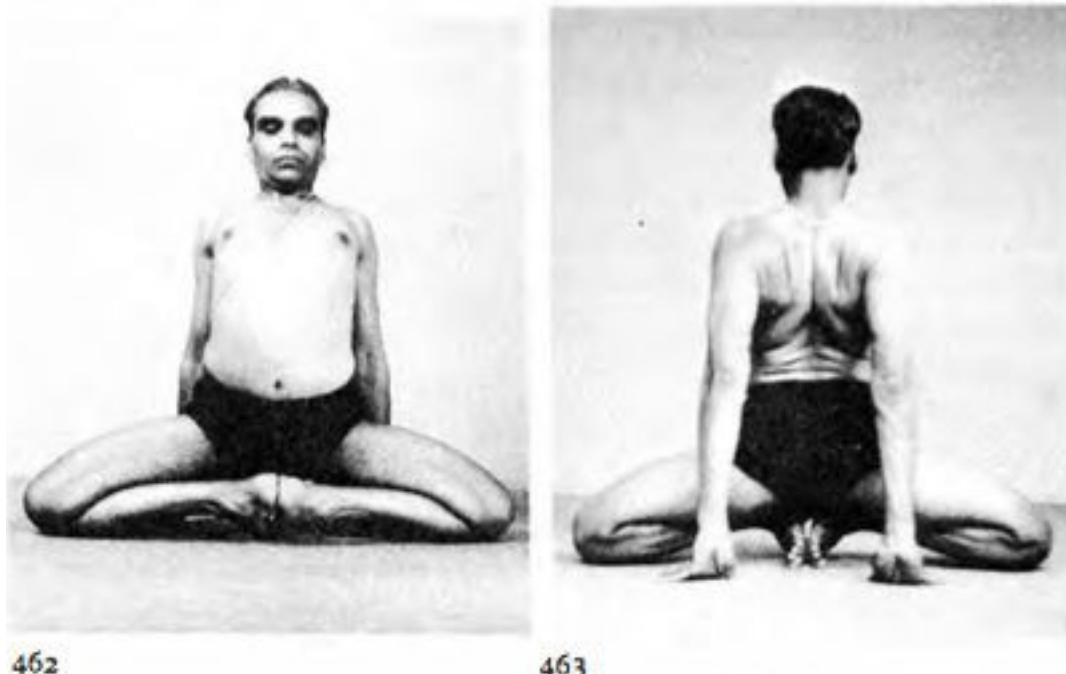
1. Asseyez-vous en Baddhakonāsana (photo 101).
2. Insérez les mains entre les cuisses et les mollets et prenez chaque pied avec la main correspondante.
3. Joignez les plantes de pieds et les talons. Soulevez les talons, gardez les orteils sur le sol et tirez les pieds vers le périnée (photo 459).
4. Gardez-les dans cette position et amenez les mains derrière les hanches (photo 460).



5. Soulevez le bassin à l'aide des mains et portez-le avant (photo 461), tout en tournant les pieds et les genoux pour faire basculer les talons en avant sans bouger les orteils (photos 462 et 463).

6. Prenez appui sur les orteils et les genoux et tenez la posture pendant trente à soixante secondes en respirant profondément.

7. Pour vous dégager de la posture, ramenez les mains devant vous et prenez appui sur elles. Soulevez le bassin, remettez les talons en position normale et allongez les jambes. Ne jamais mettre de poids sur les jambes en relâchant la posture.



462

463

#### *Effets.*

Cet āsana agit sur le Mūlādhāra Cakra, la prostate et les glandes sexuelles. Elle a également le merveilleux effet de contrôler les besoins sexuels excessifs et aide ainsi à sauver de l'énergie. C'est pourquoi elle permet de maîtriser et d'apaiser l'esprit.

*La Hatha Yoga Pradīpikā* (chapitre 4, versets 29 et 30) explique :

« L'esprit dirige les sens (Indriyas). Prāṇā dirige l'esprit ; Laya ou l'absorption dirige Prāṇā ; et l'absorption dépend de l'attention aux sons intérieurs (Nāda). Quand l'esprit est absorbé, il est appelé Mokṣa (libération). Mais, d'autres disent que ce n'est pas cela : cependant, quand Prāṇā et Manas (l'esprit) ont été absorbés, il naît une joie indicible. »

Baddhakoṇāsana (photo 101) et Mūlabandhāsana sont d'un grand secours pour ceux qui ont des besoins sexuels excessifs. Quand ce besoin est contrôlé, l'énergie est sublimée et la vraie joie de vivre est sans limite.

### **166. Vāmadevāsana I Quinze\* (photo 465)**

Vāmadeva est le nom d'un sage, et aussi celui de Śiva, le troisième dieu de la Trinité Hindoue, qui est chargé de la tâche de destruction.



464



465

*Technique.*

1. Asseyez-vous en Baddhakonāsana (photo 101).

2. Insérez la main droite sous la cuisse et le mollet droits. Gardez les orteils du pied droit sur le sol, levez le talon et tirez le pied vers le périnée. Enlevez la main et poussez le talon vers le sol, levez le bassin, avancez la hanche droite et mettez le genou droit par terre. Le pied droit est maintenant en Mūlabandhāsana (photo 464).

3. Maintenant, placez le pied gauche à la base de la cuisse droite, c'est-à-dire en Padmāsana (photo 104).

4. Lancez le bras gauche depuis l'épaule derrière le dos et en expirant, attrapez le gros orteil gauche. Prenez le dessus du pied gauche avec la main droite.

5. Tournez la tête vers la droite (photo 465) et restez stable pendant trente secondes en respirant profondément.

6. Défaites la posture, revenez en Baddhakonāsana et répétez l'āsana de l'autre côté pendant la même durée en suivant la technique décrite ci-dessus, en intervertissant droite et gauche.

*Effets.*

La posture assouplit les jambes et supprime les douleurs. Elle maintient en bonne santé les organes génitaux. Elle tonifie également la colonne frctébrale et aide la digestion.

## 167. *Vāmadevāsana II* Quinze\* (photo 466)

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol et écartez les cuisses.

2. Pliez le genou gauche en arrière en mettant le mollet gauche en contact avec l'arrière de la cuisse gauche.

3. Avec la main gauche, soulevez le pied gauche jusqu'à ce que le talon gauche touche l'articulation de la hanche gauche. Tenez le pied gauche avec la main souche comme dans Bhekāsana (photo 100).

4. Avec la main droite, placez le pied droit à la base de la cuisse gauche comme dans Padmāsana (photo 104).

5. En se servant des deux mains, rapprochez les plantes des deux pieds jusqu'à ce qu'elles se touchent (photo 466).

6. Le buste penchera vers la jambe qui est en Padmāsana. Restez en équilibre en tenant fermement les mains et tenez la posture pendant trente secondes en respirant profondément.

7. Relâchez les mains et les jambes et reprenez la posture de l'autre côté, on mettant le pied droit en Bhekāsana et le pied gauche en Padmāsana. Restez en position pendant la même durée de chaque côté.



#### *Effets.*

Cet āsana supprime les douleurs dans les jambes les assouplit et maintient les organes génitaux en bonne santé. Elle tonifie également la colonie vertébrale et améliore la digestion.

### **168. Kandāsana Trente-neuf\* (photos 470, 471, 471a et 471b)**

Kanda signifie racine bulbeuse ou noeud. Les versets 107 et 113 du 3e chapitre de la *Hatha Yoga Pradīpikā* parlent de Kanda de la façon suivante :

« (107). La Kunḍalinī dort au-dessus du Kanda (l'endroit, près de l'ombilic, où se séparent et s'unissent les nādī). Elle donne Mukti (la libération) aux yogin et la servitude aux fous. Celui qui la connaît, connaît le Yoga. »

« (113). Le Kanda se trouve à 30 centimètres au-dessus de l'anus et s'étend de 10 centimètres de part et d'autre. Il a été décrit comme étant rond et recouvert comme d'un morceau de fin tissu blanc. » (Le mot utilisé dans le texte est vitasti qui représente une mesure de longueur égale à 12 « angula », la distance qui sépare le pouce de l'auriculaire de la main étendue : empan.)

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77). Pliez les genoux, écartez les cuisses, rapprochez les pieds du bassin jusqu'à ce que les talons soient contre le périnée et gardez les genoux sur le sol. La position ressemble à Baddhakonāsana (photo 101).

2. Prenez le pied droit dans la main droite et le pied gauche dans la main gauche.



467



468

3. A l'aide des mains, tirez les pieds en haut et vers le buste, retournez les chevilles (photo 467), tirez les genoux et les cuisses vers le bas (photo 468) et placez les talons et le bord extérieur des pieds contre le nombril et la poitrine (photo 469). Au début, les pieds ont tendance à glisser et à s'échapper. Pratiquez la posture pendant quelques semaines en tenant solidement les pieds contre la poitrine.

4. Ôtez les mains ; ensuite, ou bien vous tendez les bras et vous posez le dos des mains sur les genoux (photo 470), ou vous joignez les mains devant la poitrine (photo 471). Gardez le dos droit et restez dans la posture pendant environ trente secondes en respirant profondément.



469



470

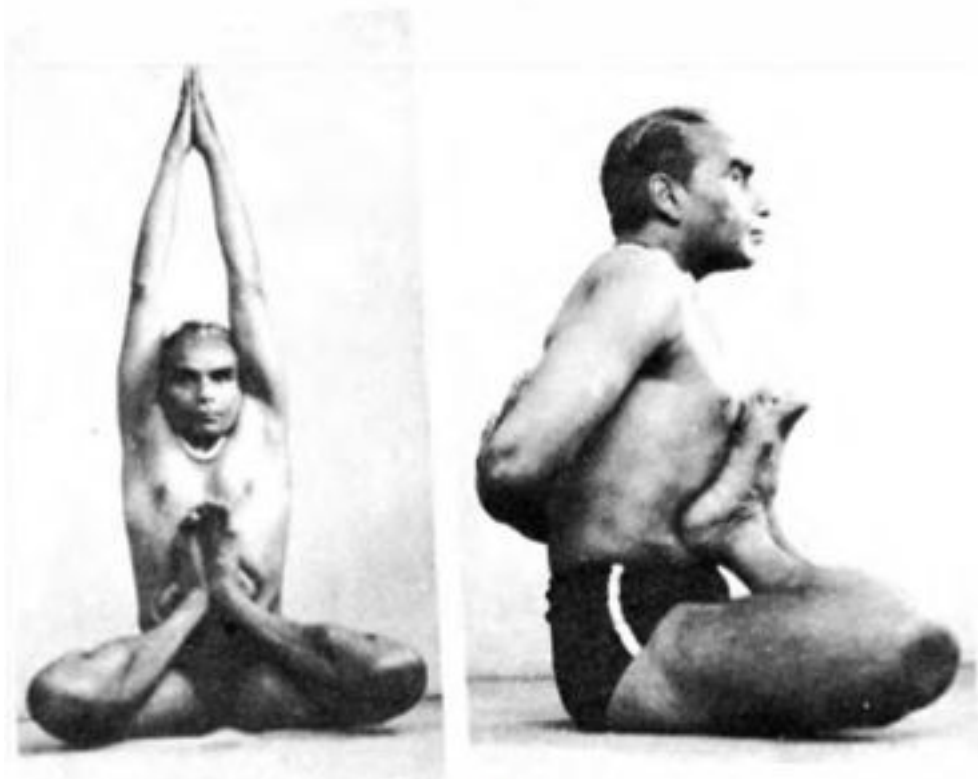
5. Les élèves avancés peuvent lever les mains jointes au-dessus de la tête (photo 471a). Puis, essayez de joindre les mains dans le dos et de rester en équilibre (photo 471b) : c'est la partie la plus difficile de l'āsana.

6. Reprenez les pieds dans vos mains, ramenez-les par terre et reposez-vous.

7. Les articulations du bassin et des jambes sont soumises à une torsion telle qu'il faut beaucoup de temps pour maîtriser la posture.



471



471a

471b

### *Effets.*

Tous les muscles situés en dessous du niveau du nombril sont exercés. La posture assouplit les hanches, les genoux et les chevilles. Elle reconstitue l'énergie sexuelle et contrôle les besoins sexuels.

Cet āsana agit également sur le Svādhiṣṭhāna Cakra (le plexus hypo-gastrique) et le Maṇipūraka Cakra (le plexus solaire), ce qui aide la digestion.

## **169. Hanumānāsana Trente-six\* (photos 475, 476 et 476a)**

Hanumān était le nom d'un puissant chef des singes, doué d'une force et d'une vaillance extraordinaires. Fils d'Anjāna et de Vāyu, Dieu du Vent, il était l'ami et le serviteur dévoué de Rāma, la Septième incarnation de Viṣṇu. Or Rāma, sa femme Sītā et son frère Lakṣmaṇa s'étaient retirés en ermites dans la forêt de Daṇḍaka. Rāvaṇa, roi démon de Sri Lanka (Ceylan) s'en fut à leur ermitage, déguisé en ascète, pour enlever Sītā. Il se saisit d'elle et la transporta à Sri Lanka, pendant que Rāma et Lakṣmaṇa étaient partis à la chasse. Les deux frères, cherchant partout Sītā, demandèrent l'aide de Sugrīva, le roi des singes, et de son général Hanumān. Hanumān partit à sa recherche et ayant franchi d'un bond la mer à son détroit, trouva Sītā dans le palais de Rāvaṇa et vint en rendre compte à Rāma. Avec l'aide d'une grande armée de singes et d'ours, Rāma construisit une digue de pierres à travers la mer jusqu'à Lanka, et après une terrible bataille, massacra Rāvaṇa et son armée et délivra Sītā. Au cours de la bataille, Lakṣmaṇa lui frappe d'une flèche. Il gisait inconscient et l'on apprit que le seul remède possible était le suc d'une herbe croissant dans les Himalayas. D'un bond prodigieux, Hanumān traversa la mer et atteignit les Himalayas. Puis il ramena avec lui le sommet de la montagne sur lequel poussait la plante de vie et put ainsi sauver Lakṣmaṇa. Cet āsana est dédié à Hanumān et commémore son bond fabuleux. On le pratique en se plaçant sur le sol les jambes écartées au maximum et en joignant les mains devant la poitrine. Il ressemble au grand écart de la danse classique occidentale.

### *Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol (photo 40).
2. Placez les mains sur le sol de chaque côté du corps à 30 centimètres l'une de l'autre.
3. Soulevez les genoux. Amenez la jambe droite en avant et la jambe gauche en arrière (photo 472). Tendez les deux jambes à fond en expirant et en gardant le bassin haut (photo 473). Puis descendez les jambes et le bassin vers le sol en portant le poids sur les mains (photo 474).
4. Cette position est très longue à maîtriser. Pour arriver à appliquer les jambes droites sur le sol, ainsi que les fesses, il faut faire plusieurs essais chaque jour. Le dessous de la jambe avant et le dessus de la jambe arrière doivent être en contact avec le sol.



472



473



474

5. Lorsque vous y êtes parvenu, asseyez-vous bien sur le sol, levez les mains, joignez-les devant la poitrine et restez en équilibre (photo 475). Restez dans la posture pendant dix à trente secondes en respirant normalement.



475

6. Puis soulevez le bassin à l'aide des mains et reprenez la posture pour la même durée de l'autre côté, en plaçant la jambe gauche en avant et la jambe droite en arrière (photo 476).



476

7. Notez bien que l'arrière du genou de la jambe qui est en avant et le genou de la jambe qui est en arrière doivent toucher le sol.

8. Les élèves avancés peuvent lever les mains au-dessus de la tête, étirer les bras, joindre les mains et rester en équilibre (photo 476a). Cela donne un étirement supplémentaire aux jambes et soulage le dos.



476a

*Effets.*

Cette belle posture est recommandée dans les cas de sciatique et pour certaines difformités des jambes. Elle tonifie les muscles des jambes et les maintient en bonne santé. Les coureurs et les sprinters qui la pratiquent régulièrement en tireront grand bénéfice. Elle relaxe et renforce les muscles abducteurs des cuisses.

## 170. *Samakonāsana* Trente-huit\* (photo 477)

Sama signifie identique, similaire, régulier ou rectiligne. Koṇa est un angle ou la pointe d'un compas. Dans cet āsana, on fait le grand écart avec les jambes écartées sur le côté et les mains jointes devant la poitrine. C'est une posture plus difficile que Hanumānāsana (photo 475). Les deux jambes et le bassin sont sur une seule ligne.



477

### *Technique.*

1. Placez-vous en Tāḍāsana (photo 1), placez les mains sur les hanches et écartez les jambes sur le côté à votre maximum (photo 29).

2. Placez les mains sur le sol (photo 30) et en expirant, écartez les jambes de plus en plus jusqu'à vous asseoir par terre avec les deux jambes tendues sur une même ligne. L'arrière des jambes et en particulier l'arrière des genoux doit tout entier être appliqué sur le sol.

3. Joignez les mains devant la poitrine (photo 477) et restez dans la posture pendant quelques secondes.

4. Placez les mains sur le sol, soulevez le bassin et rapprochez progressivement les jambes l'une de l'autre jusqu'à ce que vous vous retrouviez en Uttānāsana (photo 47). Puis relevez-vous en Tāḍāsana (photo 1) et relaxez-vous.

### *Effets.*

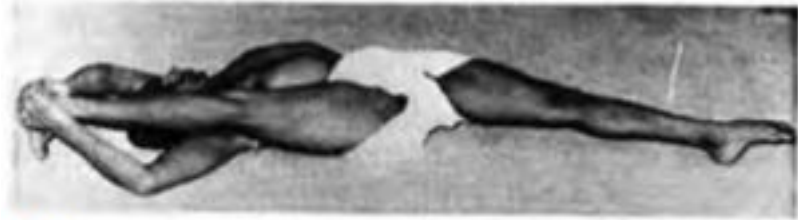
Dans cette posture, l'articulation de la hanche est travaillée et les jambes sont forcées à se mouvoir dans toutes les directions. C'est un traitement pour toute déformation de la partie basse de la colonne vertébrale qui est étirée. Cette posture, comme Hanumānāsana, donne du galbe aux jambes et en tonifie les muscles. Elle empêche le développement des hernies et soulage les sciatiques. Elle aide le sang à irriguer le bassin et les organes génitaux, ce qui les maintient en bonne santé.

## 171. *Supta Trivikramāsana* Trente-neuf\* (photo 478)

Supta signifie couché. Trivikrama (tri = trois, vikrama = pas, enjambée) est un des noms de

Viṣṇu. Cet āsana est dédié à Vāmanāvatār, le Nain, Incarnation de Viṣṇu. On raconte que Bali, petit-fils de Prahlāda le roi des démons, avait pris le contrôle du monde. Bali pratiquait un tel ascétisme que son pouvoir s'était étendu au point de menacer les dieux mêmes. Ceux-ci prièrent Viṣṇu de leur venir en aide. Ce dernier descendit sur terre et s'incarna sous la forme d'un nain (Vāmana), fils du sage Brahman Kaśyapa et de sa femme Aditi. Lors d'un sacrifice fait par Bali, Viṣṇu lui apparut sous cette forme et lui demanda de lui faire don d'autant de terre qu'il pourrait couvrir en trois enjambées. Bali, qui était connu pour sa libéralité, accorda cette faveur sans hésiter. Aussitôt, le Nain prit une forme gigantesque et fit trois pas. Le premier couvrit la terre, et le second, les cieux. Comme il n'y avait pas d'autre place pour le troisième pas, Bali offrit sa propre tête sur laquelle le Seigneur planta son pied. Alors le Seigneur l'envoya lui et toutes ses légions au Pātāla, les enfers, et lui accorda le droit d'en être le maître. C'est ainsi que l'univers fut, une fois de plus, rendu aux dieux.

Cet āsana est plus difficile qu'Hanumānāsana (photo 475). La posture est faite, cette fois, en se couchant sur le dos, puis on fait le grand écart et l'on lie le talon d'un des pieds près de la tête, tandis que l'autre talon reste sur le sol.



478

#### *Technique.*

1. Couchez-vous sur le dos, les jambes allongées (photo 819).
2. Soulevez la jambe droite. Croisez les doigts, étendez les bras et tenez le talon droit dans la coupe ainsi formée par les mains.
3. Expirez, tirez la jambe droite tendue jusque derrière la tête et venez toucher le sol avec le gros orteil droit sans laisser échapper le talon (photo 478). L'intérieur du mollet droit doit toucher l'oreille droite et les coudes doivent s'écartez légèrement. Pendant tout ce temps, la jambe gauche doit rester tendue sur le sol.
4. Restez dans la posture aussi longtemps qu'elle vous est supportable, en respirant normalement.
5. Lâchez le talon droit et laissez revenir la jambe droite à côté de la jambe gauche.
6. Recommencez la posture pour la même durée, en tenant maintenant le talon gauche et en laissant la jambe droite sur le sol.
7. Après avoir terminé cette posture très difficile, reposez-vous un moment et relaxez-vous.

#### *Effets.*

Dans cette posture, les jambes sont pleinement étirées. Cela prévient et soigne les hernies. Cela diminue également le désir sexuel et par conséquent, apaise l'esprit.

## **172. Ūrdhvā Dhanurāsana I Sept\* (photo 482)**

Ūrdhvā signifie vers le haut. Dhanu est un arc. Dans cette posture, le corps est arqué en arrière et porté sur les mains et les pieds.



479

*Technique* (pour les débutants).

1. Couchez-vous sur le dos (photo 219).
2. Pliez et levez les coudes au-dessus de la tête, et placez les mains sous les épaules. L'écart entre les mains ne doit pas être supérieur à la largeur des épaules et les doigts doivent pointer vers les pieds.
3. Pliez et levez les genoux, puis approchez les pieds jusqu'à ce qu'ils touchent les fesses (photo 479).
4. Expirez, levez le buste et le bassin et appuyez le sommet du crâne sur le sol (photo 480). Faites deux respirations.
5. Maintenant, expirez, montez le buste et la tête et arquez le dos de façon à porter le poids sur les mains et les pieds (photo 481).



480



481

6. Étirez les bras depuis les épaules jusqu'à ce que les coudes soient tendus, en étirant en même temps les muscles des cuisses vers le haut (photo 482).



482

7. Pour obtenir un meilleur étirement, expirez, tirez les muscles des cuisses plus haut encore en dégageant les talons du sol. Ouvrez la poitrine, montez et étirez la région sacrée de la colonne vertébrale jusqu'il ce que l'abdomen soit aussi tendu qu'un tambour. Puis, descendez les talons sur le sol tout en gardant l'étirement de la colonne.

8. Restez dans cette position pendant une demi-minute à une minute en respirant normalement.

9. En expirant, revenez au sol en pliant les coudes et les genoux.

**172a. *Urdhvā Dhanurāsana II* Quinze\* (photo 486)**



*Technique* (pour les élèves moyens).

1. Tenez-vous debout, les pieds écartés de trente centimètres et les mains sur les hanches.

2. Avancez légèrement le bassin en avant (photo 483), expirez et arquez le dos en arrière de façon à sentir le poids du corps sur les cuisses et les orteils (photo 484).

3. Levez les bras au-dessus de la tête et laissez tomber les mains sur le sol (photo 485), Tâchez de redresser immédiatement les bras et de prendre appui avec les mains sur le sol (photo 486). Si les coudes ne sont pas tendus au moment où les mains arrivent sur le sol, vous risquez de vous cogner la tête.

4. Apres vous être assuré dans cette position, tendez les bras et les jambes (photo 487).



5. Pour apprendre à faire la posture de cette façon, il est bon de faire appel à un ami ou de se servir d'un mur. Tenez-vous à un mètre du mur en lui tournant le dos. Arquez le dos et rapprochez la tête du mur. Passez les bras derrière la tête et appuyez-les contre le mur. Avancez le bassin en avant de façon à ressentir le poids sur les cuisses et descendez les mains le long du mur jusque par terre. Utilisez le mur pour remonter de la même façon.

**173. *Viparīta Cakrāsana* en *Ūrdhvā Dhanurāsana*. Vingt-six\* (photos 488 à 499)**



488



489



490



491



492



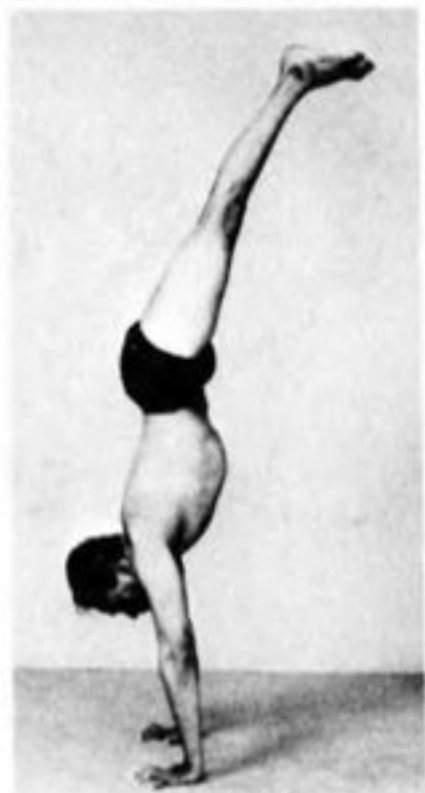
493



494



495



496



497



498



499

*Technique* (pour les élèves avancés).

1. Tenez-vous debout. Penchez-vous en avant et mettez les mains par terre. Expirez et lancez les deux jambes comme si vous alliez faire l'équilibre sur les mains (photo 359), pliez les genoux, arquez le dos et laissez tomber les jambes derrière la tête (photo 486).

2. Pendant que les jambes tombent derrière la tête, serrez les fesses, montez le dos, étirez les côtes et l'abdomen et tendez les bras. Sinon, vous tomberez assis par terre.

3. Quand tout cela a bien été maîtrisé, apprenez à le faire dans l'autre sens en remontant les jambes comme sur les photos 488 à 499. C'est une sorte de pirouette arrière où l'on lance les jambes vers le haut et en arrière. Ce retour par une pirouette arrière vers la position en flexion avant, est appelée *Viparīta Cakrāsana*, la posture de la roue renversée. (*Viparīta* = renversé, contraire, opposé, inverse ; *cakra* = roue). Cependant la plupart des gens ne peuvent apprendre à le faire qu'avec l'aide d'un professeur compétent.

4. Cela étant, si vous n'avez pas de guru à votre disposition et si vous avez suffisamment confiance en vous-même, vous pouvez tenter de faire la pirouette arrière de la façon suivante. Faites *Ūrdhva Dhanurāsana* près d'un mur, les pieds étant devant le mur à trente centimètres environ. En expirant, lancez le buste vers les épaules de façon à ce que le poids du corps soit porté sur les poignets et les épaulets. Puis, levez une jambe et placez le pied contre le mur à environ soixante centimètres du sol. Appuyez bien le pied sur le mur, soulevez l'autre jambe et en expirant, lancez les jambes par dessus la tête en faisant une pirouette arrière. A force d'essayer, vous prendrez confiance en vous. Vous apprendrez à balancer le corps d'avant en arrière et à lancer le buste vers les épaules avec un mouvement en arrière des jambes dans la pirouette arrière. Quand vous êtes sûr de pouvoir décoller les jambes du sol, essayez alors *Viparīta Cakrāsana* au milieu de la pièce, loin du mur. C'est ainsi que j'ai appris à faire les pirouettes arrière en *Viparīta Cakrāsana*.

#### *Effets.*

Cet āsana est le premier de la série des postures avancées et difficiles en flexion arrière. Il tonifie la colonne vertébrale en l'étirant pleinement et garde le corps alerte et souple. Le dos se sent fort et plein de vie. Il renforce les bras et les poignets et a un très grand effet calmant sur la tête. Lorsque *Viparīta Cakrāsana* est maîtrisé, il peut être répété plusieurs fois par jour. Il confère une grande vitalité, une grande énergie et une sensation de légèreté.



500



501

#### 174. *Eka Pāda Īrdhva Dhanurāsana Douze\** (photos 501 et 502)

Eka signifie un, Pāda, jambe. Īrdhva signifie vers le haut et Dhanu, arc.  
*Technique.*

1. Après avoir fait Īrdhva Dhanurāsana (photo 486), expirez et levez la jambe droite.
2. Tendez bien la jambe droite et placez-la à un angle d'environ 45° par rapport au sol

(photo 500).

3. Puis ôtez la main droite du sol et placez-la sur la cuisse droite (photo 501). Le corps est alors en équilibre sur le pied et la main gauches. Restez dans cette position pendant dix à quinze secondes en respirant normalement.

4. Expirez, redescendez la main et la jambe et revenez en Ūrdhvā Dhanurāsana.

5. Refaites la posture en levant la jambe gauche et en plaçant la main gauche sur la cuisse gauche, en étant donc en équilibre sur la main et le pied droits (photo 502). Restez dans la posture de ce côté pendant la même durée que de l'autre côté.



*Effets.*

En plus de ce qu'apporte Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486), cet āsana magnifique développe le sens de l'équilibre et donne grâce et aplomb.

### 175. *Kapotāsana* Vingt et un\* (photos 507 et 512)

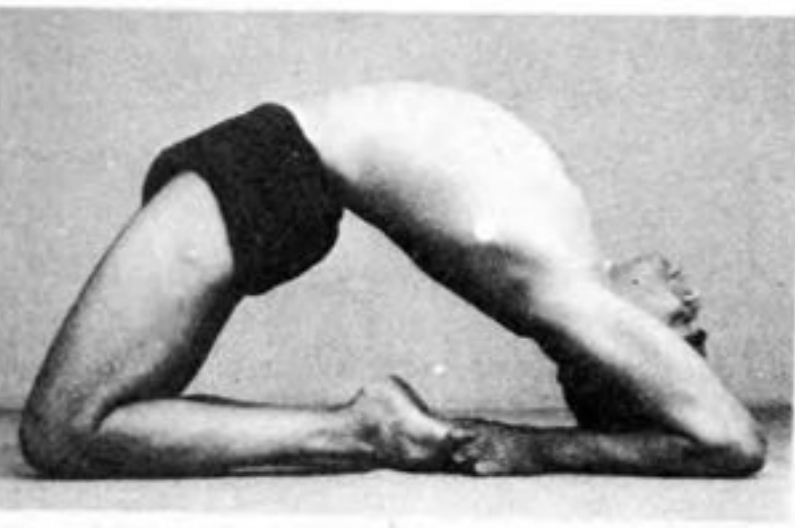
Kapota est une colombe ou un pigeon. Dans cette posture la poitrine se dilate et s'enfle comme celle d'un pigeon qui enflé son jabot, d'où le nom.



503



504



506

*Technique* (pour les débutants).

1. Asseyez-vous en Vīrāsana sur une couverture pliée (photo 90).
2. Couchez-vous en arrière sur la couverture et faites Supta Vīrāsana (photo 95). Tendez les bras derrière la tête, pliez les coudes et placez les mains près des oreilles, les doigts pointant vers les épaules (photo 503).
3. Portez le poids sur les mains et expirez. Tendez les bras et soulevez tout le corps en étirant

les cuisses. Puis serrez les genoux (photo 504).

4. Serrez les fesses, étirez toute la colonne vertébrale, pliez les coudes et attrapez vos orteils (photo 505). Puis appliquez les coudes sur le sol (photo 506). La respiration sera très rapide et difficile, car le diaphragme est pleinement contracté.

5. Faites quelques respirations rapides, expirez, montez le bassin en tendant les muscles des cuisses. Progressivement, amenez les mains près des talons et attrapez-les en approchant la tête des pieds. Maintenant, posez le sommet du crâne sur la plante des pieds (photo 507).



507

6. Restez dans la posture pendant quelques secondes. Progressivement, augmentez ce temps jusqu'à une minute selon votre endurance.

7. Expirez, relâchez la prise sur les pieds et abaissez la tête et le corps jusqu'à revenir en Supta Vīrāsana (photo 95). Tendez les jambes l'une après l'autre et relaxez-vous sur le sol.

*Technique* (pour les élèves avancés).

1. Agenouillez-vous sur une couverture pliée, pieds et genoux serrés. Placez les mains sur les hanches, étirez les cuisses et maintenez-les perpendiculaires au sol (photo 40).

2. Expirez, étirez toute la colonne vertébrale et fléchissez le dos comme dans les photos 508 et 509. Passez les bras par dessus la tête vers les pieds, placez les mains sur les talons et agrippez-les (photo 510). La respiration sera rapide et difficile. Faites quelques respirations rapides.



508



509

3. Expirez, élirez encore plus la colonne vertébrale, pliez les coudes et placez-les sur le sol (photo 511).

4. Étirez le cou en arrière et posez le sommet du crâne sur la plante des pieds. Serrez les fesses, soulevez le bassin, étirez les cuisses et attrapez les chevilles (photo 512).

5. Restez dans cette position aussi longtemps que vous le pouvez (pendant environ 60 secondes), respirez de façon rythmée.

6. Relâchez les pieds. Étendez les bras et ramenez le corps en avant jusqu'à ce que vous vous teniez de nouveau à genoux. Puis couchez-vous sur le sol et relaxez-vous.



510



511



512

*Effets.*

La posture tonifie la colonne vertébrale toute entière car le sang l'irrigue largement. Comme le bassin est étiré, les organes génitaux sont maintenus en bonne santé. Le diaphragme est soulevé et cela masse doucement le cœur et aide à le fortifier. La poitrine est largement ouverte. Il est essentiel

de maîtriser Kapotāsana avant de pratiquer des postures en flexion arrière plus difficiles. Vous ne pouvez pas les faire tant que vous n'avez pas atteint la perfection dans Kapotāsana, Viparīta Dandāsana (photo 516) et Maṇḍalāsana (photo 585 à 535).

## 176. *Laghu Vajrāsana* Vingt-trois\* (photo 513)

Laghu signifie peu, petit, facile aussi bien que charmant, beau, élégant. Vajra est le foudre, l'arme d'Indra, le roi des dieux.



513

### *Technique.*

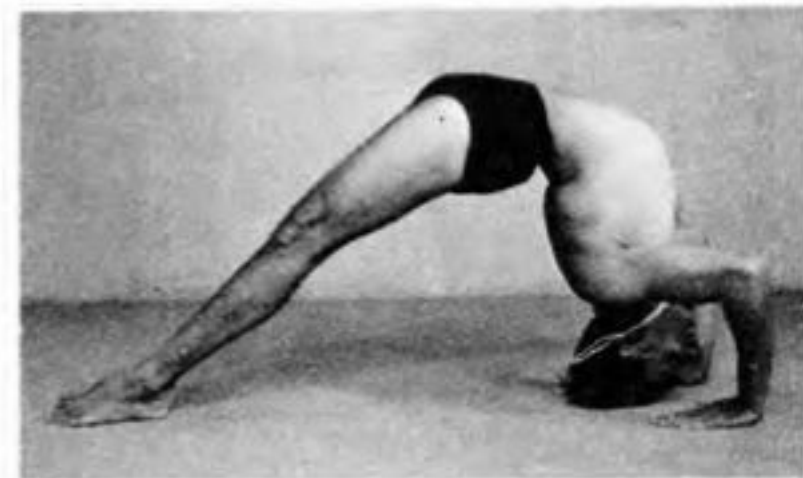
1. Agenouillez-vous sur le sol, les genoux et les pieds joints. Placez les mains sur les hanches (photo 40).
2. Expirez, arquez le dos en arrière et, en même temps, contractez les muscles des cuisses (photos 508 et 509).
3. Poussez le bassin en avant et continuez de fléchir la colonne vertébrale jusqu'à ce que le sommet du crâne repose sur les pieds. Il faut beaucoup s'entraîner pour acquérir la souplesse nécessaire de la colonne vertébrale. Le poids du corps est entièrement porté sur les genoux.
4. Quand la position ci-dessus est réalisée, ôtez les mains des hanches, tendez les bras depuis les épaules et attrapez chaque genou avec la main correspondante (photo 513).
5. A cause de l'étirement de la colonne vertébrale et de la pression sur l'abdomen, la respiration sera pénible et rapide. Essayez de tenir la posture pendant dix à quinze secondes en respirant normalement.
6. Expirez, gardez les genoux serrés, relevez la tête et le buste jusqu'à vous retrouver à genoux. Puis asseyez-vous sur le sol et reposez-vous.

### *Effets.*

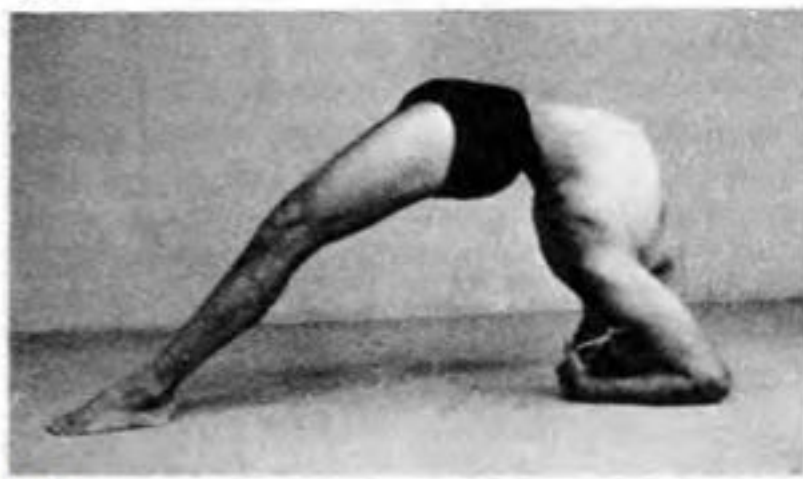
Cet āsana tonifie la moelle épinière et assouplit le coccyx (l'os triangulaire qui se trouve au bas de la colonne vertébrale). La posture, pratiquée régulièrement, atténue les douleurs dues aux déplacements de disques vertébraux dans la partie inférieure de la colonne. A cause de la flexion du dos, les muscles du ventre et la poitrine sont pleinement étirés.

## 177. *Dvi Pāda Viparīta Dandāsana* Vingt-quatre\* (photo 516)

Dvi Pāda signifie les deux jambes. Viparīta signifie renversé, inversé. Dandā est un bâton ou une baguette, symbole représentant l'autorité ou le châtiment aussi bien que la prosternation du corps. Les fidèles Hindous se prosternent devant le Seigneur en se couchant à plat ventre sur le sol avec les mains étendues. Le Yogi, par contre, se prosterne en faisant la gracieuse arche inversée, décrite ci-dessous.



514



515

*Technique.* (pour les débutants).

1. Couchez-vous à plat sur le dos (photo 219).
2. Passez les bras derrière la tête, pliez les coudes et placez les mains sous les épaules, les doigts pointant vers les pieds. En même temps, pliez et levez les genoux et ramenez les pieds vers les fesses et posez-les sur le sol (photo 479).
3. Expirez, levez la tête et le buste et posez le sommet du crâne sur le sol (photo 480). Faites quelques respirations.
4. Expirez, tendez les jambes l'une après l'autre en portant le poids sur les mains, la tête et le cou (photo 514).
5. Otez la main gauche du sol et placez-la derrière la tête en posant le coude sur le sol (photo 515). Faites deux respirations.
6. Maintenant, ôtez la main droite du sol, posez le coude sur le sol, amenez la main derrière la tête, croisez les doigts et posez les mains en coupe contre l'arrière de la tête. C'est la position finale (photo 516). Là, la tête et les mains sont dans la même position que dans Sālamba Śīrṣāsana I

(photo 190).



516

7. Le diaphragme étant contracté, la respiration sera courte et rapide. Faites quelques respirations, expirez et levez les épaules aussi haut que vous le pouvez, ainsi que le buste, le bassin, les cuisses et les mollets. Tendez les jambes au maximum du bassin jusqu'aux chevilles. Enfoncez les talons dans le sol et restez dans la posture selon votre endurance de une à deux minutes.

8. Déplacez les pieds vers la tête, pliez les genoux, décroisez les doigts, soulevez la tête, abaissez le buste et relaxez-vous.

9. Le cou, la poitrine et les épaules doivent être pleinement étirés et le bassin monté aussi haut que possible au-dessus du soi. Au début, le cou ne peut pas être perpendiculaire au sol comme il le devrait et la tête et les avant-bras ont tendance à glisser. Dans ce cas, placez les pieds contre un mur et demandez à un ami de vous appuyer sur les coudes jusqu'à ce que la distance entre les pieds et la tête permette l'équilibre avec une pleine extension de la colonne vertébrale et des jambes.

*Technique* (pour les élèves avancés).



517



518

1. Faites Sālamba Śīrṣāsana I (photo 190), pliez les genoux et laissez tomber les jambes en arrière sur le sol comme cela est montré sur les photos 517, 518 et 519.

2. Le mouvement doit se faire sans que les coudes ne quittent le sol et sans déranger la position de la tête.



519



520

3. Tendez, maintenant, les jambes l'une après l'autre (photos 520 et 516) et en même temps, montez et étirez les régions dorsales et lombaires de la colonne vertébrale. Appuyez fortement les talons contre le sol.

4. Serrez les fesses, montez le bassin et tendez les genoux, les cuisses et les mollets.

5. Essayez de rester dans cette position pendant une minute ou deux en respirant normalement.

6. Puis, pliez les genoux et lancez les jambes en l'air en expirant pour revenir en Sālamba Śīrṣāsana I. Reposez-vous là pendant quelques secondes en respirant profondément et descendez les jambes par terre. Décroisez les doigts, relevez la tête et relaxez-vous. Vous pouvez également faire Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenir en Tādāsana (photo 1) directement ou par Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).

#### *Effets.*

Cette posture tonifiante donne une colonne vertébrale saine et robuste et ouvre pleinement la poitrine. On ressent en plus les effets de Śīrṣāsana. Elle est recommandée pour soulager les douleurs dans la région du coccyx.

La posture est apaisante pour l'esprit et ceux qui ont des troubles émotionnels la trouvent très bienfaisante.

## 178. *Eka Pāda Viparīta Daṇḍāsana I* Vingt-six\* (photo 521)

Eka signifie un, Pāda est un pied ou une jambe. Viparīta signifie inversé, retourné. Daṇḍa est un bâton ou une baguette, symbole d'autorité ou de châtiment. C'est également le corps. La posture est une variation avancée de Dvi Pāda Viparīta Daṇḍāsana (photo 516).



521

### *Technique.*

1. Faites Dvi Pāda Viparīta Daṇḍāsana (photo 516).
2. Expirez et levez la jambe gauche verticalement en maintenant la jambe droite sur le sol en Viparīta Daṇḍāsana (photo 521).
3. Restez dans la posture en respirant normalement pendant dix secondes.
4. Descendez la jambe gauche et revenez en Viparīta Daṇḍāsana. Puis en expirant, recommencez la posture pour la même durée en montant la jambe droite perpendiculairement au sol.
5. Revenez en Viparīta Daṇḍāsana, puis relaxez-vous sur le sol.
6. Les élèves avancés peuvent, en expirant, lancer les deux jambes vers le haut jusqu'en Sālamba Śīrṣāsana I (photo 190), puis les redescendre par terre et se relaxer. Ils peuvent encore faire Urdhva Dhanurāsana (photo 486) et revenir directement en Tādāsana (photo 1) ou faire Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).

### *Effets.*

La posture tonifie la colonne vertébrale et ouvre pleinement la poitrine. Elle a également les effets de Śīrṣāsana (photo 190). Cette posture tonifiante apaise également l'esprit.

## 179. *Eka Pāda Viparīta Daṇḍāsana II* Vingt-neuf (photo 523)

C'est une version plus difficile de l'āsana précédent.



522



523

*Technique.*

1. Faites Dvi Pāda Viparīta Daṇḍāsana (photo 516).
2. Rapprochez les deux pieds de la tête.
3. Relâchez les doigts, ouvrez les poignets et posez les mains sur le sol.
4. En expirant, soulevez la tête, étirez le cou vers les jambes et rapprochez la jambe droite

plus près des mains.

5. Attrapez la cheville droite avec les deux mains et maintenez le pied bien à plat sur le sol (photo 522).

6. Lorsque vous avez réussi à tenir solidement votre cheville, expirez et montez la jambe gauche à la verticale en montant les épaules et en étirant la colonne vertébrale. Tendez au maximum la jambe verticale (photo 523).

7. Restez dans la posture pendant dix à quinze secondes. A cause de la contraction des muscles abdominaux, la respiration sera rapide et pénible.

8. Ramenez la jambe gauche sur le sol.

9. Relâchez la cheville droite et attrapez la gauche. Répétez la posture comme ci-dessus, en montant cette fois la jambe droite à la verticale. Restez dans la posture pendant la même durée que précédemment. Puis descendez la jambe droite.

10. Relâchez la cheville et en expirant, lancez les deux jambes vers le haut jusqu'en Sālamba Śīrṣāsana I (photo 190), puis descendez les jambes par terre et relaxez-vous. Ou bien, faites Īrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenez en Tāḍāsana (photo 1) ou faites Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).

*Effets.*

Dans cet āsana, les muscles abdominaux sont exercés et la colonne vertébrale est tonifiée. Comme la flexion est plus grande, l'effet qui en résulte est plus important.

## 180. *Cakra Bandhāsana* Trente et un\* (photo 524)

Cakra est un centre nerveux, un volant régulateur de la machine qu'est le corps humain. Bandha est un lien ou une attache. Les cakra sont les endroits de la colonne vertébrale où se croisent les nādī. Il y en a sept dans le corps humain : 1) Mūlādhāra Cakra (le plexus pelvien) ; 2) Svādhiṣṭhāna Cakra (le plexus hypo-gastrique) ; 3) Maṇipūraka Cakra (le plexus solaire) ; 4) Anāhata Cakra (le plexus cardiaque) ; 5) Viśuddha Cakra (le plexus du pharynx) ; 6) Ājñā Cakra (le plexus de commande qui se trouve entre les deux sourcils) ; et 7) Sahasrāra Cakra (le lotus aux mille pétales, le centre cérébral supérieur). Les cakra sont subtils et difficilement reconnaissables. Bien qu'ils soient ici comparés aux différents plexus, il ne faut pas tenir pour acquis que les plexus eux-mêmes sont les cakra.



524

#### *Technique.*

1. Faites Dvi Pāda Viparīta Daṇḍāsana (photo 516).
2. En expirant rapprochez les deux pieds de la tête.
3. Décroisez les doigts, étendez les poignets et posez les avant-bras sur le sol, les doigts dirigés vers les pieds. Faites deux respirations.
4. En expirant, soulevez la tête, étirez le cou vers les jambes et rapprochez les deux pieds plus près des mains.
5. Puis, attrapez la cheville droite avec la main droite et la cheville gauche avec la main gauche et appuyez les pieds sur le sol. Faites deux respirations.
6. Assurez votre prise sur les chevilles et en expirant, appuyez les coudes et les pieds sur le sol et arquez le dos en étirant les épaules et les cuisses (photo 524).
7. Restez dans la posture pendant dix à quinze secondes. La respiration sera rapide.
8. Relâchez les chevilles, reposez le sommet du crâne sur le sol et recroisez les doigts derrière la tête. Puis en expirant, lancez les jambes vers le haut jusqu'en Sālamba Śīrṣāsana I (photo 190), descendez-les sur le sol et relaxez-vous. Ou bien, faites Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et remontez directement en Tādāsana (photo 1) ou en faisant Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).

#### *Effets.*

Tous les cakra sont stimulés. Cet āsana aide les glandes surrénales à fonctionner sainement et exerce les muscles du rectum, des reins, du cou et des yeux.

### **181. *Mandalāsana* Vingt-sept\* (photos 525 à 535)**

Maṇḍala signifie roue, anneau, circonférence ou orbite. En gardant la tête et les mains en Sālamba Śīrṣāsana I (photo 190), le corps tourne autour de la tête dans le sens des aiguilles d'une montre, puis dans l'autre sens. Vos pieds décriront un cercle, mandala ou orbite, autour de votre tête qui doit rester immobile.



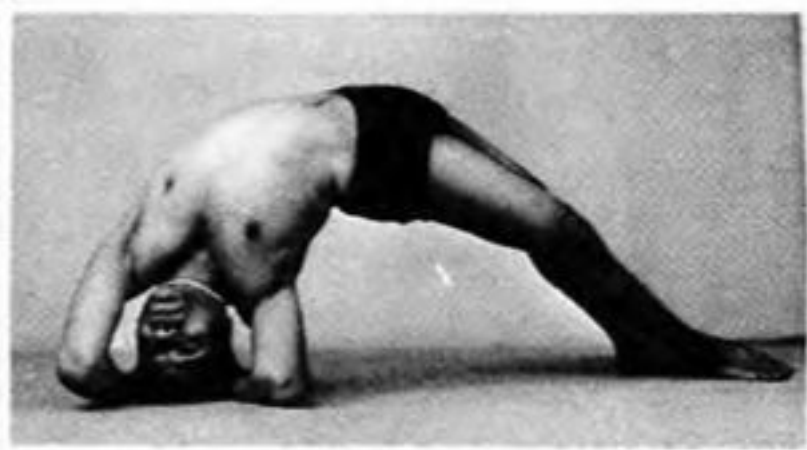
525

*Technique.*

1. Faites Dvi Pāda Viparīta Daṇḍāsana (photo 525).
2. Sans déranger la position de la tête, montez les épaules et la poitrine aussi haut que possible.
3. Déplacez les jambes en marchant sur le côté dans le sens des aiguilles d'une montre et tournez ainsi autour de la tête. Quand les jambes passent à 3 heures et à 9 heures, montez légèrement l'épaule opposée, tirez la poitrine vers le haut et en avant, et tournez le bassin comme vous le voyez sur les photos 525 à 535. La colonne vertébrale subit une rotation complète de 360°.



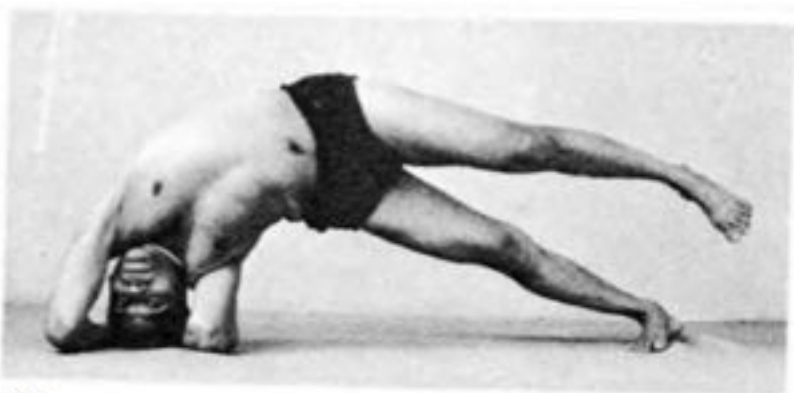
526



527

4. Après avoir terminé le cercle dans le sens des aiguilles d'une montre, reposez-vous un instant en respirant profondément. Puis reprenez le mouvement dans le sens contraire en suivant les photos dans le sens inverse.

5. Pour avoir assez de souplesse, il faut d'abord exercer la colonne vertébrale en pratiquant Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499) à partir de Īrdhva Dhanurāsana (photo 486). Au début, le cou et les épaules s'affaissent vers le sol. Lorsqu'ils ont gagné suffisamment de force et que le dos s'est suffisamment assoupli, il devient plus facile de faire cet āsana.



528



529



530



53<sup>1</sup>



53<sup>2</sup>



533



534



535

*Effets.*

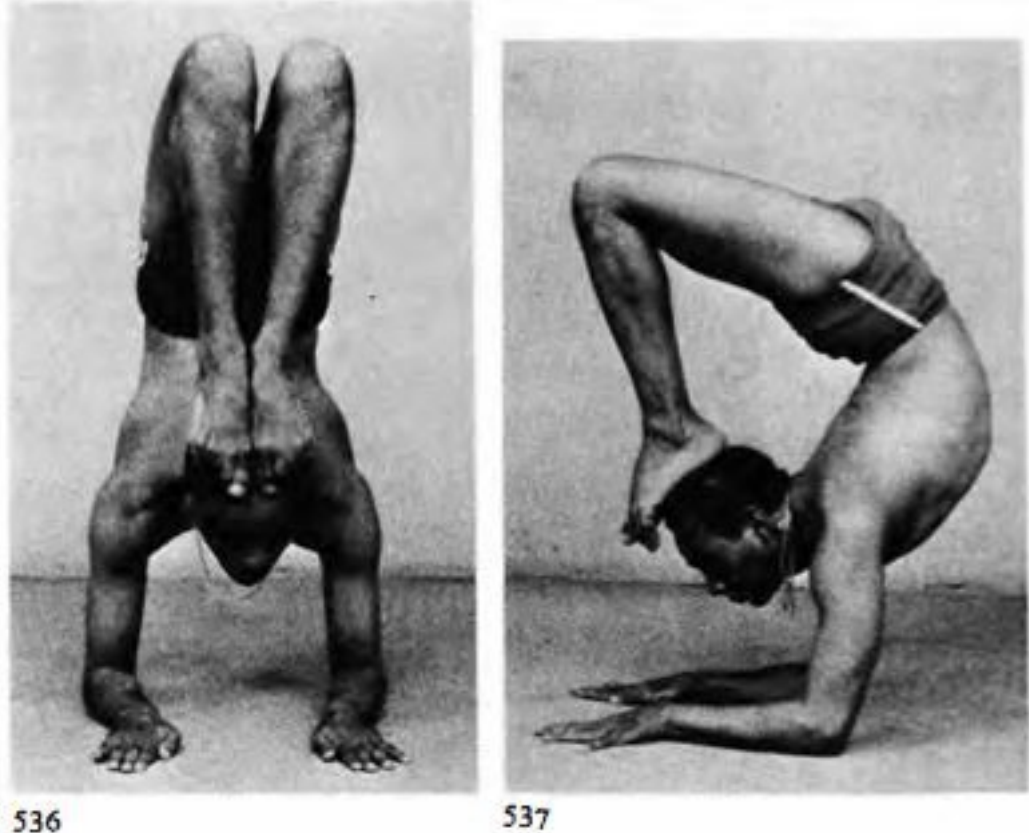
Pendant la rotation, le buste et l'abdomen sont contractés d'un côté et étirés de l'autre. Cela maintient la colonne vertébrale et les organes abdominaux en forme et favorise la santé et la longévité.

## 182. *Vṛśchikāsana I* Trente-deux\* (photos 536 et 537)

Vṛśchika est un scorpion. Pour piquer sa victime, le scorpion courbe sa queue par-dessus son dos et frappe au-delà de sa tête. Cette posture ressemble à un scorpion en train de piquer, d'où le nom.

### *Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol, penchez-vous en avant et posez les coudes, les avant-bras et les mains sur deux lignes parallèles. La distance entre les avant-bras ne doit pas être supérieure à la largeur des épaules.
2. Étirez le cou et montez la tête aussi haut que vous le pouvez au-dessus du sol.
3. Expirez, lancez les jambes et le bassin en l'air et essayez de rester en équilibre sans laisser tomber les jambes derrière la tête. Étirez le dos verticalement et maintenez les humérus verticaux. Étirez les jambes verticalement et cherchez l'équilibre. Vous êtes en Pīnchā Mayūrāsana (photo 357).
4. Une fois que votre équilibre est assuré, expirez, pliez les genoux, montez le cou et la tête aussi haut que possible, étirez la colonne depuis les épaules et descendez les pieds jusqu'à ce que les talons viennent toucher le sommet de la tête (vue de face : photo 536). Après avoir appris cela, essayez de garder les genoux et les chevilles serrées et les orteils pointes (vue de côté : photo 537). Les tibias doivent être perpendiculaires à la tête et parallèles aux humérus.



5. Comme le cou, les épaules, la poitrine, la colonne vertébrale et l'abdomen sont tous étirés dans cette posture, la respiration sera rapide et difficile. Essayez de respirer normalement et restez dans celle posture selon votre endurance pendant environ trente secondes.
6. Après avoir tenu cette posture aussi longtemps que vous le pourrez, laissez tomber les

jambes au-delà de la tête, soulevez les coudes, redressez les bras et faites Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486).

7. Puis, revenez en Tādāsana (photo 1) soit directement, soit en faisant Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).

8. Pour apaiser la douleur dans le dos causée par Vṛśchikāsana, penchez-vous en avant et posez les mains sur le sol sans plier les genoux : Uttānāsana (photo 48).

### 183. *Vṛśchikāsana II* Trente-trois\* (photo 538)

C'est une version plus difficile que la première, car elle se pratique à partir de l'équilibré sur les bras tendus : Adho Mukha Vṛkṣāsana (photo 359).



538



539

*Technique.*

1. Placez-vous en Tādāsana (photo 1). Penchez-vous en avant et posez les mains sur le sol. La distance entre les mains doit être égale à la largeur des épaules. Gardez les bras bien tendus.

2. Montez les jambes et pliez les genoux. Expirez, lancez le bassin et les jambes à la verticale et maintenez-vous en équilibre sur les mains. Soulevez la tête et le cou le plus haut possible. Vous êtes en Adho Mukha Vṛksāsana (photo 359).

3. Une fois l'équilibre assuré, expirez, pliez les genoux, élirez la colonne vertébrale et la poitrine et descendez les pieds jusqu'à ce que les talons touchent le sommet du crâne. Tout en maintenant l'équilibre essayez de rapprocher les genoux et les chevilles. Les tibias doivent être perpendiculaires à la tête et les bras verticaux. Les tibias et les bras doivent être parallèles entre eux (photo 558).

4. Il est extrêmement difficile de garder l'équilibre dans cette posture. Elle est beaucoup plus difficile à faire ainsi, qu'en partant de Pīnchā Mayūrāsana (photo 537).

5. Pour maîtriser cet āsana, il faut beaucoup de force dans les poignets et travailler longtemps avec détermination. La respiration sera rapide et difficile à cause de l'étirement du cou, des épaules, de la poitrine et de la colonne vertébrale et de la contraction de l'abdomen. Essayez de respirer normalement et de rester dans la posture aussi longtemps que vous le pouvez (de dix à quinze secondes).

6. Puis laissez tomber les jambes au-delà de la tête en faisant Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenez en Tādāsana (photo 1) soit directement, soit en faisant Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).

7. Pour apaiser la douleur dans le dos causée par Vṛśchikāsana, penchez-vous en avant et posez les mains par terre sans plier les genoux : Uttānāsana (photo 48).

#### *Effets.*

Les poumons sont pleinement dilatés tandis que les muscles abdominaux sont étirés. La colonne vertébrale est tout entière fortement tonifiée, ce qui la maintient en bonne santé. Cet āsana a également une signification psychologique. La tête, qui est le siège de l'intelligence et du pouvoir, est aussi celui de l'orgueil, de la colère, de la haine, de la jalouse, de l'intolérance et de la méchanceté. Ces sentiments sont plus mortels que le poison que le scorpion porte en son dard. En frappant sa tête avec ses pieds, le yogi s'efforce d'extirper de lui-même ces passions et ces sentiments autodestructeurs. En piétinant sa tête, il cherche à gagner l'humilité, le calme et la tolérance qui libèrent de l'ego. Cette soumission de l'ego mène à l'harmonie et à la joie.

## **184. Eka Pāda Rājakapotāsana I Vingt-huit\* (photo 542)**

Eka signifie un, pāda est la jambe ou le pied et kapota est une colombe ou un pigeon. Rājakapota est le roi des pigeons. Dans cet āsana, la poitrine se dilate comme celle d'un pigeon qui enflé son jabot, d'où le nom.

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol avec les jambes allongées en avant (photo 77).

2. Pliez le genou droit et placez le pied droit sur le sol, le talon droit touchant l'aine gauche. Gardez le genou droit sur le sol.

3. Placez la jambe gauche en arrière et reposez-la tout entière tendue sur le sol. Le dessus de la cuisse gauche, le genou, le tibia et le dessus des orteils du pied gauche seront au contact du sol.

4. Placez les mains à la taille, avancez la poitrine, étirez le cou, rejetez la tête en arrière aussi loin que possible et cherchez l'équilibre dans cette position préparatoire à la posture (photo 539).

5. Maintenant, posez les mains sur le sol devant vous, pliez le genou gauche et approchez le

pied de la tête. Le tibia gauche doit être perpendiculaire au sol. Pour cela, il faut contracter les muscles de la cuisse.

6. En expirant, amenez le bras droit derrière la tête et attrapez le pied gauche avec la main droite (photo 540). Faites quelques respirations, puis expirez et prenez le pied gauche avec la main gauche. Amenez la tête contre le pied gauche (photo 541).

7. Déployez la poitrine en avant, descendez un peu plus les mains, attrapez la cheville et descendez la tête jusqu'à ce que la lèvre supérieure touche le talon (photo 542). Restez dans cette posture pendant dix secondes environ. Comme la poitrine est pleinement étirée et que l'abdomen est contracté, la respiration sera rapide. Essayez de respirer normalement.



540



541



542

8. Détachez les mains l'une après l'autre de la cheville gauche et posez les mains sur le sol. Tendez la jambe gauche et ramenez-la devant vous, puis tendez la jambe droite.

9. Répétez la posture de l'autre côté pour la même durée. Cette fois, le pied gauche sera au contact de l'aine droite, la jambe droite sera tendue en arrière et l'on attrapera le pied droit avec les deux mains passées pardessus la tête.

## 185. *Vālakhilyāsana* Quarante-cinq\* (photo 544)

Les Vālakhilya sont des esprits célestes de la taille d'un pouce, qui sont des émanations au corps du Créateur. On dit qu'ils précèdent le char du soleil et sont au nombre de soixante mille. Ils sont cités dans *Raghuvamśa*, un poème épique de Kālidāsa. Cet āsana difficile est une continuation de Eka Pāda Rājakapotāsana I (photo 542). Ne tentez pas de le faire avant d'avoir maîtrisé ce dernier et d'être capable de le faire confortablement et gracieusement.



543



544

### *Technique.*

1. Faites Eka Pāda Rājakapotāsana I (photo 542). Après avoir pris solidement la cheville gauche dans les deux mains, serrez les fesses et soulevez le coccyx. Sans lâcher la cheville, tendez la jambe gauche en arrière (photo 543) et faites quelques respirations.
2. Expirez, étirez plus encore les bras et forcez la jambe à descendre jusqu'à être à plat sur le sol. Tout l'avant de la jambe, de la cuisse aux orteils doit toucher le sol (photo 544).
3. Reztrez pendant quelques secondes. Comme la poitrine est étirée et que les organes abdominaux sont contractés, la respiration sera rapide et difficile.
4. Lâchez la cheville, redressez le dos et reposez-vous un moment.
5. Répétez la posture sur l'autre côté pendant la même durée.

### *Effets.*

C'est la contre-posture de Jānu Śīrṣāsana (photo 127) et elle régénère la partie inférieure de la colonne vertébrale. Elle permet une meilleure irrigation de la région pubienne et la maintient en bonne santé. En pratiquant cette posture et les autres variations de Rājakapotāsana, les troubles du système urinaire sont éliminés. Les muscles du cou et des épaules sont pleinement exercés. Les glandes thyroïde, parathyroïde, surrénales et sexuelles sont largement irriguées, ce qui augmente la vitalité. Cet āsana et les autres variations de Rājakapotāsana sont recommandés pour contrôler le besoin sexuel.

### **186. *Eka Pāda Rājakapotāsana II Vingt-neuf\** (photo 545)**



545

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).
2. Pliez le genou droit et placez la plante et le talon du pied droit à plat sur le sol. Le tibia droit doit être presque perpendiculaire au sol et le mollet en contact avec l'arrière de la cuisse. Placez le talon droit près du périnée. La jambe droite se trouve maintenant en Marīchyāsana I (photo 144).
3. Mettez la jambe gauche en arrière et allongez-la tout entière sur le sol.
4. Pliez la jambe gauche au genou jusqu'à ce que le tibia gauche soit perpendiculaire au sol. Cherchez l'équilibre en appui sur le pied droit et le genou gauche. Pour assurer cet équilibre avancez le genou droit jusqu'à ce que la cuisse droite soit parallèle au sol et le tibia incliné à 40° environ.
5. En expirant, passez le bras droit derrière la tête et attrapez fermement le pied gauche avec la main droite. Faites quelques respirations et après avoir de nouveau expiré, passez le bras gauche derrière la tête et attrapez le même pied avec la main gâuché. Posez la tête sur le pied (photo 545).
6. Déployez la poitrine en avant et tenez la posture pendant environ quinze secondes.
7. A cause de l'extension de la poitrine et de la contraction de l'abdomen, la respiration sera

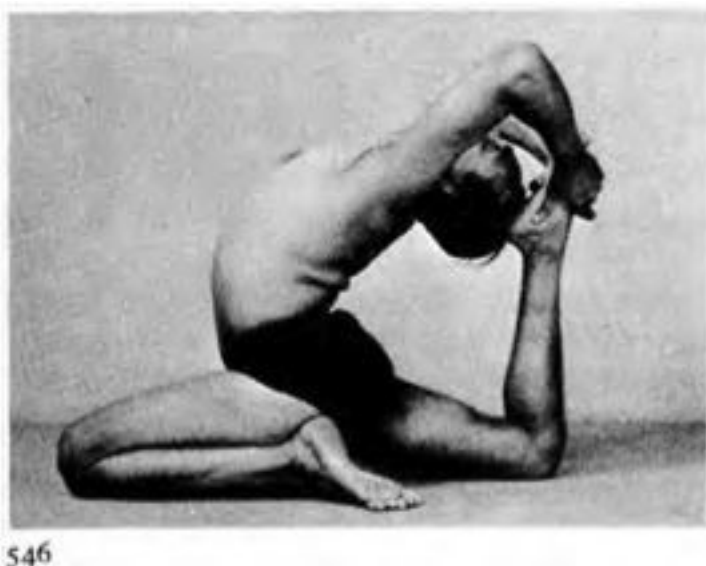
rapide. Essayez de la garder la plus normale possible.

8. Relâchez la cheville et redressez les jambes.

9. Répétez la posture de l'autre côté. Cette fois la jambe gauche sera en Marīchyāsana I, les mains tiendront le pied droit contre lequel on appuiera la tête tout en restant en équilibre. Tenez la posture pendant la même durée de chaque côté.

10. Cet āsana est plus facile que le précédent, une fois que l'on a surmonté la difficulté de rester en équilibre.

### **187. *Eka Pāda Rājakapotāsana III Trente\** (photo 546)**



#### *Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol, les jambes allongées en avant (photo 77).

2. Pliez le genou gauche de façon à ce que les orteils pointent en arrière et touchent le sol à côté de la cuisse gauche. Le côté intérieur du mollet gauche doit toucher le côté extérieur de la cuisse gauche et le genou gauche doit rester sur le sol. La jambe gauche est maintenant en Vīrāsana (photo 89).

3. Mettez la jambe droite en arrière et allongez-la tout entière sur le sol.

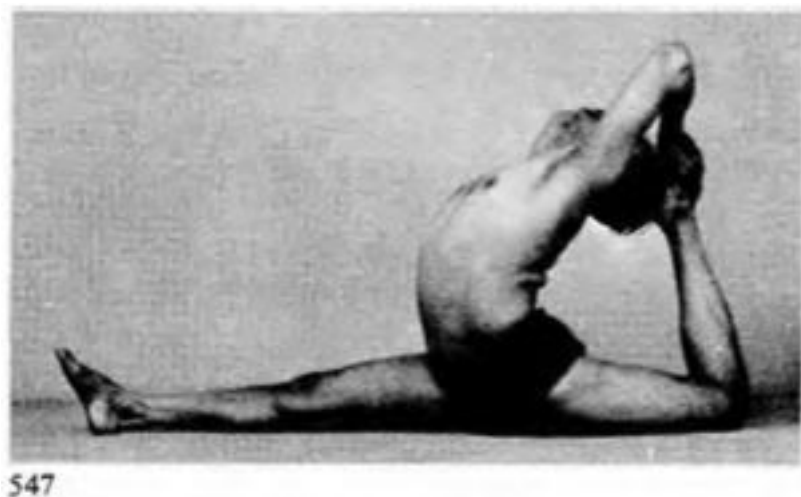
4. Placez les mains sur le sol. Expirez, pliez le genou droit et amenez le pied droit près de la tête. Le tibia droit doit être perpendiculaire au sol, et pour cela, tendez les muscles de la cuisse droite. Faites quelques respirations.

5. Expirez, étirez la colonne vertébrale et le cou, rejetez la tête en arrière et en passant les bras l'un après l'autre par-dessus la tête, attrapez le pied droit et amenez-le au contact de la tête (photo 546). Restez en équilibre pendant quinze secondes et essayez de respirer normalement.

6. Relâchez la cheville droite et redressez les jambes.

7. Répétez la posture de l'autre côté pendant la même durée. Cette fois la jambe droite sera en Vīrāsana et la tête s'appuiera sur le pied gauche qui sera tenu par les deux mains passées par-dessus la tête.

## 188. *Eka Pāda Rājakapotāsana IV Quarante\** (photo 547)



### *Technique.*

1. Agenouillez-vous sur le sol et placez les mains de chaque côté du corps sur le sol. Montez les genoux. Amenez la jambe droite en avant et la jambe gauche en arrière et tendez-les toutes les deux en expirant. L'arrière de la jambe qui est en avant et l'avant de la jambe qui est en arrière doivent toucher le sol. Les jambes sont maintenant en Hanumānāsana (photo 475), ce qui ressemble au grand écart de la danse occidentale.

2. Déployez la poitrine en avant, allongez le cou et rejetez la tête en arrière aussi loin que vous le pouvez. Pliez le genou gauche et approchez le pied de la tête. Le tibia gauche doit être perpendiculaire au sol.

3. En expirant, passez le bras gauche derrière la tête et attrapez le pied gauche avec la main gauche. Après avoir fait quelques respirations, expirez de nouveau, passez le bras droit derrière la tête et attrapez le pied gauche avec la main droite. Appuyez la tête contre le pied gauche (photo 547).

4. Restez dans cette posture pendant dix secondes. Lâchez le pied gauche et revenez en Hanumānāsana (photo 475). Montez les hanches en plaçant les mains sur le sol.

5. Maintenant, refaites Hanumānāsana, en plaçant cette fois la jambe pauchée tendue en avant. Pliez le genou droit et approchez le pied droit de la tête.

6. Répétez la posture en attrapant le pied droit et en y posant la tête. Restez dans la posture pendant la même durée de chaque côté.

### *Effets de Eka Pāda Rājakapotāsana et de ses variations.*

Cette posture régénère les régions lombaire et dorsale de la colonne vertébrale. Les muscles du cou et des épaules sont pleinement exercés et les différentes positions des jambes renforcent les cuisses et les chevilles. Les glandes thyroïde, parathyroïde, surrénales et sexuelles reçoivent un riche apport de sang et fonctionnent correctement, ce qui augmente la vitalité. Dans cette posture, le sang irrigue plus largement la région du pubis, ce qui la maintient en bonne santé. Ces āsana sont recommandés pour les troubles du système urinaire et pour contrôler le besoin sexuel.

## 189. *Bhujangāsana II* Trente-sept\* (photo 550)

*Bhujanga* est un serpent. C'est une posture préparatoire à Rājakapotāsana (photo 551). Elle ressemble à un serpent prêt à frapper.



548

### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat ventre sur le sol. Pliez les coudes et placez les mains sur le sol de chaque côté de la taille.
2. Expirez, soulevez la tête et le buste, étirez-les en arrière, en tendant les bras complètement, sans bouger le bassin ni les jambes (photo 73).
3. Restez dans cette position en respirant normalement pendant quelques secondes.
4. Expirez, pliez les genoux et montez les pieds. Le poids du corps se portera sur le bassin, les cuisses et les mains. Faites quelques respirations.
5. En portant plus de poids sur la main droite, levez la main gauche et en expirant profondément, lancez le bras gauche en arrière depuis l'épaule et attrapez la rotule gauche (photo 548). Après quelques respirations, attrapez la rotule droite avec la main droite en lançant le bras droit en arrière depuis l'épaule dans une expiration rapide et profonde (photo 549).
6. Ramenez les jambes tendues sur le sol, sans lâcher la prise aux genoux. Étirez le cou et rejetez la tête en arrière aussi loin que vous le pouvez (photo 550). Progressivement, tâchez de rapprocher les genoux autant que possible l'un de l'autre.



549



550

7. Contractez l'anus, serrez les cuisses et tenez la posture pendant quinze à vingt secondes. Comme la colonne vertébrale, la poitrine et les épaules sont pleinement étirées et que l'abdomen est contracté, la respiration sera rapide et difficile.

8. Pliez les genoux, relâchez les mains l'une après l'autre, et reposez-vous sur le sol.

#### *Effets.*

Comme la posture est une version intensifiée de Bhujāṅgāsana I (photo 73), son effet est plus important. Les régions sacro-iliaque, lombaire et dorsale de la colonne vertébrale en tirent bénéfice, ainsi que les muscles du cou et des épaules qui sont étrirés au maximum. Dans cette posture, la région pubienne est largement irriguée, ce qui la maintient en bonne santé. Les glandes thyroïde, parathyroïde, surrénales et sexuelles reçoivent un généreux apport de sang, ce qui augmente la vitalité. La poitrine est également largement ouverte.

### **190. Rājakapotāsana Trente-huit\* (photo 551)**

Rājakapota est le roi des pigeons. C'est une posture très intéressante, mais difficile. La poitrine est déployée en avant comme celle d'un pigeon qui enflé son jabot, d'où le nom.



551

*Technique.*

1. Couchez-vous à plat ventre, pliez les coudes et placez les mains sur le sol de chaque côté de la taille.

2. Expirez, levez la tête et le buste, étirez-les en arrière en tendant à fond les bras, sans bouger le bassin ni les jambes. Restez dans cette position pendant quelques secondes en respirant normalement.

3. Expirez, pliez les genoux et montez les pieds. Le poids du corps se portera sur le bassin et les cuisses. Faites quelques respirations.

4. En prenant appui sur la main droite, levez la main gauche et dans une expiration rapide et profonde, lancez le bras gauche en arrière, depuis l'épaule et attrapez la rotule gauche (photo 548). Faites quelques respirations. Puis de nouveau, dans une expiration rapide et profonde, lancez le bras droit en arrière depuis l'épaule et attrapez la rotule droite avec la main droite (photo 549).

5. Montez la poitrine et en se servant de la prise aux genoux comme d'un levier, étirez la colonne vertébrale et le cou plus en arrière encore, jusqu'à ce que la tête vienne toucher les talons et les plantes de pieds. Gardez les pieds joints et les genoux aussi rapprochés l'un de l'autre que possible (photo 551).

6. Maintenez la posture aussi longtemps que vous le pouvez pendant environ quinze secondes. Comme la colonne vertébrale et la poitrine sont pleinement étirées, tandis que l'abdomen est comprimé contre le sol, la respiration sera très rapide et difficile et une durée de quinze secondes paraîtra une éternité. La posture est la même que Laghu Vajrāsana (photo 513), la différence étant que le corps repose maintenant sur le bassin et les cuisses au lieu de reposer sur les tibias et les pieds.

7. Redressez les jambes. Lâchez les genoux et ramenez les mains l'une après l'autre sur le sol devant vous. Si vous relâchez les deux mains en même temps, la tension de la colonne vertébrale vous projettera en avant et vous risquerez de vous heurter le visage contre le sol. Lorsque vous êtes en appui sur les deux mains, ramenez la poitrine sur le sol et relaxez-vous.

8. Si ce mouvement est trop difficile, laissez les mains sur le sol et amenez le sommet du crâne contre les pieds (photo 552).



552

### *Effets.*

Dans Kapotāsana (photo 512), on ressent l'étirement dans la région lombaire de la colonne vertébrale. Par contre, dans Rājakapotāsana, ce sont à la fois les régions lombaire et dorsale qui se prêtent à cet étirement et en bénéficient. Les muscles du cou et des épaules sont pleinement étirés et exercés. Comme le poids du corps se porte sur la région pubienne, elle se trouve mieux irriguée, ce qui la maintient en bonne santé. Les organes abdominaux sont massés par la pression sur le sol. Les glandes thyroïde, parathyroïde, surrénales et sexuelles reçoivent un généreux apport de sang et cela accroît la vitalité. Cet āsana est recommandé pour les troubles du système urinaire. Rājakapotāsana, ainsi que Kandāsana (photo 471) et Supta Trivikramāsana (photo 478), sont recommandés pour contrôler le besoin sexuel.

## **191. Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana Quarante-trois\* (photo 555)**

Pāda est le pied. Aṅguṣṭha est le gros orteil et dhanu est un arc. C'est une version intensifiée de Dhanurāsana (photo 63).

Des épaules aux genoux, le corps ressemble à un arc bandé. Les jambes, des genoux aux orteils, et les bras tendus derrière la tête forment la corde de l'arc tirée au maximum.

La posture est décrite ci-dessous en trois mouvements.

### *Technique.*

1. Couchez-vous à plat ventre sur le sol.

2. Placez les mains sur le sol de chaque côté de la poitrine. Prenez appui sur elles et redressez les bras en soulevant la tête et le buste comme en Bhujāṅgāsana I (photo 73). Pliez les genoux et montez les pieds. Expirez, rapprochez la tête et les pieds et essayez de toucher les pieds avec la tête (photo 552).

3. Placez un pied par-dessus l'autre. Puis, prenant appui sur une main, ôtez l'autre du sol. Dans une expiration profonde et rapide, lancez le bras ainsi libéré, depuis l'épaule par-dessus la tête et attrapez les orteils (photo: 553). Otez maintenant l'autre main du sol et en exspirant, attrapez également les orteils. Tenez bon les orteils et, de la main droite, saisissez le gros orteil droit et de la main gauche le gros orteil gauche (photo 554). Faites quelques respirations.



553

4. Tenez solidement les pieds, sinon ils s'échapperont des mains. Puis en expirant, étirez les bras et les jambes aussi haut que vous le pouvez au-dessus de la tête. Essayez de redresser les bras aux coudes. Ceci est le premier mouvement (photo 555). Tenez la posture pendant quinze secondes environ.

5. Maintenant, sans lâcher les orteils, pliez les coudes et lirez les pieds vers le bas jusqu'à ce que les talons viennent toucher la tête. Augmentez progressivement la tension jusqu'à ce que les talons atteignent le front, puis les yeux et enfin les lèvres (photo 556). Ceci est le second mouvement. Restez dans la posture pendant quelques secondes.



554



555

6. Sans jamais cesser de tenir solidement les orteils, descendez les pieds jusqu'à ce qu'ils touchent le dessus des épaules (photo 557). Ceci est le troisième mouvement. Tenez la posture pendant quelques secondes.

7. Après avoir terminé ce troisième mouvement, expirez et retendez les jambes et les bras vers le haut. Lâchez les jambes l'une après l'autre en replaçant immédiatement les mains sur le sol, sinon vous risquez de vous cogner la tête par terre au moment où la colonne vertébrale se détend. Puis reposez-vous sur le sol et relaxez-vous.



556



557

8. A cause de l'étirement du cou, des épaules, de la poitrine et de la colonne vertébrale, et également de la pression de l'abdomen sur le sol, la respiration sera rapide et difficile. Essayez de respirer normalement pendant ces trois exercices.

*Effets.*

Dans cet āsana, toutes les vertèbres bénéficient de l'étirement. Le corps tout entier supporte l'effort et est assoupli. Tout le poids se porte sur l'abdomen aux environs du nombril et la pression sur l'aorte abdominale permet une irrigation correcte des organes abdominaux. Cela les maintient en bonne santé et améliore la digestion. Dans cette posture les omoplates sont bien étirées, ainsi toute raideur dans les épaules est éliminée. L'effet le plus remarquable est, cependant, le fait que tout au long de ces exercices difficiles, l'esprit reste calme et passif. Cet āsana aide à rester en forme, jeune de corps et frais et alerte d'esprit.

## 192. *Gherāndāsana I Quarante-quatre\** (photos 561 et 562)

Gherānda est le nom d'un sage, auteur de la *Gherānda Samhitā*, auquel cet āsana est dédié. Cette posture est une combinaison de Bhekāsana (photo 100) et de Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana

(photo 555) ; un bras et une jambe du même côté sont dans la position du premier āsana et de l'autre côté, ils sont dans la position du second.

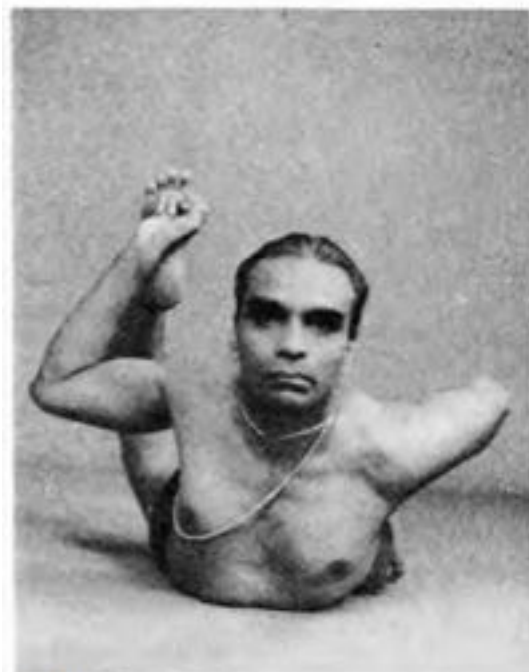
*Technique.*

1. Couchez-vous à plat ventre sur le sol.
2. Expirez, pliez le genou gauche et approchez le pied gauche de la hanche gauche.
3. Tenez la plante du pied gauche avec la main gauche. Faites quelques respirations. Puis tournez la main gauche de façon à ce que la paume appuie sur le dessus du pied gauche, les orteils et les doigts de la main pointant ensemble vers la tête.
4. Expirez, descendez le pied gauche avec la main gauche pour rapprocher la plante du pied le plus près possible du sol. Soulevez la tête et la poitrine. Le bras et la jambe gauches sont maintenant en Bhekāsana (photo 100). Faites quelques respirations.



558

5. En pliant le genou, attrapez le gros orteil droit avec la main droite (photo 558). Tournez le coude et l'épaule droits (photo 559) et étirez le bras et la jambe droits vers le haut (photo 560). Faites quelques respirations.



559



560



561

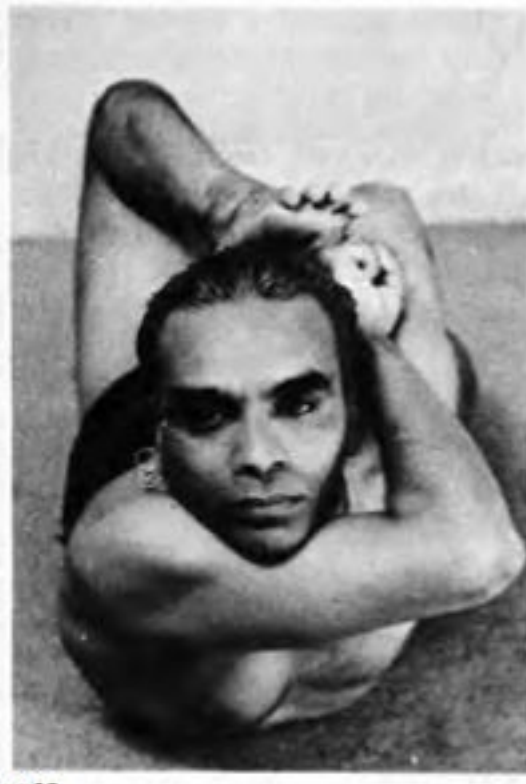


562

6. Expirez, montez la jambe et le bras droits verticalement sans relâcher le gros orteil (photos 561 et 562). La jambe et le bras sont maintenant en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (photo 555).

7. Restez dans cette position pendant quinze à vingt secondes. La respiration sera rapide à cause de la pression du ventre sur le sol.

8. Puis, expirez, allongez le cou et rejetez la tête en arrière. Pliez le coude et le genou droits et tirez la jambe droite vers le bas jusqu'à ce que le pied touche l'épaule gauche (photo 563).



563

9. Restez dans celle posture pendant quelques secondes.
10. En expirant revenez en position 6 (photo 561).
11. Maintenant, relâchez les pieds, allongez les jambes sur le sol, reposez la tête et la poitrine et relaxez-vous pendant quelques secondes.
12. Répétez la posture, en plaçant cette fois la jambe et le bras droits en Bhekāsana et le bras et la jambe gauches en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana. Restez dans la posture pendant la même durée de chaque côté. Suivez la technique décrite ci-dessus en permutant droite et gauche.

### **193. *Gherāṇḍāsana II Quarante-six\** (photos 564 et 565)**

Dans cet āsana, un bras et une jambe d'un même côté sont en Buddha Padmāsana (photo 118), tandis que la jambe et le bras de l'autre côté sont en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (photo 555).



564



565

*Technique.*

1. Asseyez-vous sur le sol avec les jambes allongées en avant (photo 77). Placez le pied droit à la base de la cuisse gauche et couchez-vous à plat sur le dos.
2. Maintenant, roulez sur le ventre sans déplacer le pied droit. Expirez, et en passant le bras droit derrière le dos, attrapez le gros orteil avec la main droite. Le bras droit et la jambe droite sont maintenant en Baddha Padmāsana (photo 118). Faites quelques respirations et soulevez la tête et la poitrine.
3. Expirez, pliez le genou gauche et attrapez le gros orteil gauche avec la main gauche. Tournez le bras et l'épaule gauches et sans lâcher le gros orteil, montez le bras et la jambe jusqu'à ce qu'ils soient en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (photos 564 et 565).
4. Restez dans cette position pendant quinze secondes. La respiration sera rapide et difficile à cause de la pression du ventre sur le sol.

5. Puis expirez, allongez le cou et rejetez la tête en arrière. Pliez le coude et le genou gauches et tirez la jambe vers le bas jusqu'à ce que le pied touche l'épaule droite (photo 566).



566

6. Restez dans la posture pendant quelques secondes. Comme l'abdomen est contracté et comprimé contre le sol, la respiration sera difficile.

7. En expirant, revenez en position 3 (photo 564).

8. Lâchez les pieds, redressez les jambes et reposez-les sur le sol, ainsi que la tête et la poitrine et relaxez-vous pendant quelques instants.

9. Répétez la posture de l'autre côté pendant la même durée. Cette fois, le bras et la jambe gauches seront en Baddha Padmāsana et le bras et la jambe droits seront en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana. Suivez la technique décrite ci-dessus en permutant droite et gauche.

#### *Effets.*

Toutes les vertèbres bénéficient de cet intense étirement et le corps entier est assoupli. Le poids du corps se porte sur l'abdomen autour de l'ombilic et grâce à la pression sur l'aorte abdominale, le sang circule largement dans cette région et la maintient en bonne santé. Cela améliore la digestion. Les omoplates sont pleinement étirées, ce qui élimine toute raideur dans l'articulation des épaules. La posture raffermit les genoux et fait disparaître les douleurs dues à la goutte ou aux rhumatismes des articulations du genou. La pression des mains sur les pieds corrige les voûtes plantaires et guérit les pieds plats. La posture renforce les chevilles, apaise les douleurs dans les talons et guérit certaines excroissances pathologiques du calcaneum.

### **194. *Kapiñjalāsana* Quarante-trois\* (photo 567)**

Kapinjala est l'oiseau Chātaka, une sorte de perdrix, qui, dit-on, vit uniquement de pluie et de rosée.

Cette posture est la réunion de Vasiṣṭhāsana (photo 398) et de Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (photo 555) ; elle est difficile à maîtriser.



567

### *Technique.*

1. Faites Tāḍāsana (photo 1). Penchez-vous en avant, posez les mains sur le sol et placez les jambes en arrière à environ 1,20 mètre, comme pour faire Adho Mukha Svānāsana (photo 75).
2. Tournez le corps sur le côté droit et maintenez-vous en équilibre sur la main et le pied droits. Le côté extérieur du pied droit doit être fermement posé au sol.
3. Placez le pied gauche sur le pied droit, posez la main gauche sur la hanche gauche et restez en équilibre, sans bouger le corps (photo 396). Le côté droit du corps est en Vasiṣṭhāsana.
4. En expirant, pliez la jambe gauche au genou et tenez fermement le gros orteil gauche entre le pouce, l'index et le majeur de la main gauche.
5. Faites tourner le coude et l'épaule gauches et tendez le bras et la jambe gauches en arrière en forme d'arc, sans lâcher le gros orteil (photo 567). Lé bras et la jambe gauches sont maintenant en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana.
6. Maintenez-vous en équilibre pendant quelques secondes en gardant la jambe et le bras droits tendus et en tenant solidement le gros orteil gauche avec la main gauche. Du fait que la poitrine, le cou et les épaules sont étirés au maximum et que l'abdomen est contracté, la respiration sera difficile.
7. Lâchez le gros orteil gauche, allongez la jambe gauche et placez le pied gauche sur le pied droit, et la main gauche sur la hanche gauche. Posez les deux mains sur le sol comme en position 1 ci-dessus. Puis faites la posture de l'autre côté pendant la même durée. Le côté gauche sera maintenant en Vasiṣṭhāsana (photo 398) tandis que le côté droit sera en Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (photo 555). Suivez les indications techniques ci-dessus en permutant droite et gauche.

### *Effets.*

Dans cette posture, les poignets sont renforcés et les omoplates sont exercées au maximum de sorte que toutes raideurs dans les articulations des épaules disparaissent. La colonne vertébrale entière bénéficie de l'étirement. Les jambes sont tonifiées. La cage thoracique s'épanouit largement et les muscles abdominaux deviennent puissants. Cet āsana aide le corps à se maintenir en bonne condition.

## **195. Śīrṣa Pādāsana Cinquante-deux\* (photo 570)**

Śīrṣa signifie la tête et pāda, le pied. C'est la plus difficile des postures en flexion arrière. On

la pratique à partir de l'équilibre sur la tête, Śīrṣāsana (photo 190). Ici, depuis l'équilibre sur la tête on arque le dos et les pieds descendent jusqu'à ce que les talons se posent sur la nuque, puis les mains attrapent les gros orteils pour les poser sur l'arrière de la tête.



568



569

*Technique.*

1. Placez une couverture sur le sol, agenouillez-vous devant et faites Sālamba Śīrṣāsana I (photo 190).

2. Pliez les genoux et descendez les jambes derrière le dos (photos 517 et 518). En expirant, étirez la colonne vertébrale, serrez les fesses, étirez les jambes en arrière (photo 568) et descendez-les jusqu'à ce que les orteils touchent l'arrière de la tête (photo 569). Sans bouger les coudes, soulevez légèrement les poignets du sol et attrapez les gros orteils avec les mains sans décroiser les doigts (photo 570). Étirez la poitrine en avant et maintenez la posture pendant quelques secondes, aussi longtemps que vous le pouvez.

3. Dans les autres postures en flexion arrière, il y a toujours quelque chose qui aide la colonne vertébrale à s'étirer. Ici, par contre, la colonne doit se plier d'elle-même afin de parvenir à la courbure requise.

4. Du fait que la colonne vertébrale, la poitrine, les épaules et le cou sont étirés au maximum et que l'abdomen est contracté, il est difficile de respirer normalement. Revenez en Śīrṣāsana I (photo 190), descendez les jambes et relaxez-vous, ou bien faites Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et remontez en Tādāsana (photo 1), ou terminez par Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).



570

#### *Effets.*

Ouire les effets de Śīrṣāsana I (photo 190), cet āsana fait travailler toutes les vertèbres. Grâce à l'afflux de sang vers la colonne vertébrale, les nerfs conservent leur vitalité. Les organes abdominaux également sont tonifiés par cet étirement.

### **196. *Ganda Bheruṇḍāsana* Cinquante-six\* (photos 580 et 581)**

Ganda signifie la joue, toute la moitié du visage y compris la tempe. Bheruṇḍa signifie puissant, terrifiant. C'est aussi une espèce d'oiseaux. Cette posture difficile en flexion arrière est expliquée ici en deux parties.

#### *Technique.*

1. Placez une couverture sur le sol et étendez-vous sur le ventre, les bras tendus en arrière. Étirez le cou et posez fermement le menton si couverture, pour vous éviter de vous écorcher sur le sol.

2. Pliez les coudes, posez les mains à côté de la poitrine, les doigts pointant dans la direction de la tête. Pliez les genoux et avancez les pieds vers la poitrine qui sera légèrement soulevée au sol (photo 571).

3. En expirant, pressez les mains sur le sol, envoyez les jambes en l'air et tendez-les (photo 572). Le menton, le cou, les bras et la partie haute des côtes sont les seules parties du corps au contact de la couverture.



571



572

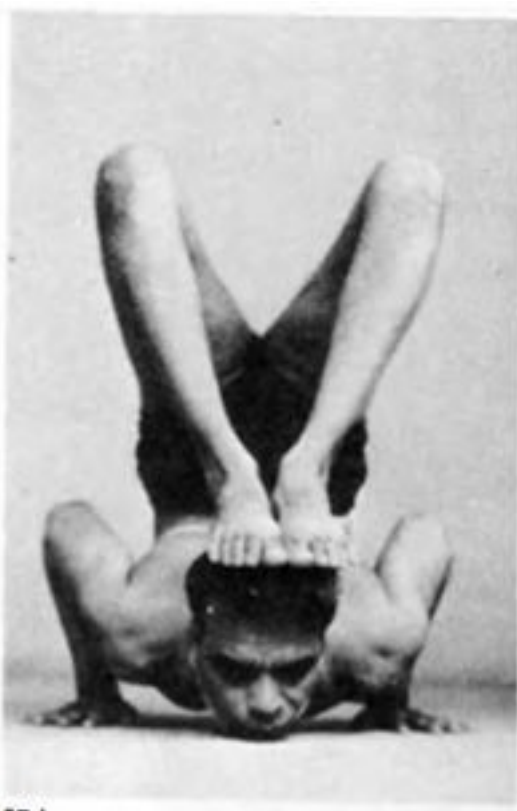


573

4. Portez le poids du corps sur le cou et le menton, pliez les genoux (photo 573) et descendez les pieds jusqu'à ce qu'ils soient posés sur la tête (photo 574). Faites quelques respirations.

5. En expirant, descendez encore plus les jambes et amenez les pieds au-delà de la tête (photo 575).

6. Ôtez les mains du sol, écartez les bras depuis les épaules, placez-les l'un après l'autre devant la tête et agrippez les pieds avec les mains (photos 576 et 577). Faites deux respirations.



574



575



576



577

7. En expirant, descendez les pieds sur le sol de chaque côté du visage, près des tempes et des joues (photo 578). Les talons doivent toucher les épaules. Maintenant, pressez les orteils contre le sol avec les poignets et les avant-bras (photo 579).



578

8. Croisez les doigts et placez les mains sur le sol en pressant la partie haute des pieds avec les poignets (photo 580). Ceci est la première partie.

9. Maintenez la posture pendant quelques secondes. En raison de l'étirement intense de la colonne vertébrale et de la contraction de l'abdomen, la respiration sera difficile et rapide. Ne bloquez pas la respiration.

10. Tendez les bras de chaque côté, comme un oiseau qui plane et maintenez-vous en équilibre pendant quelques secondes (photo 581). Ceci est la seconde partie, plus difficile que la première.



579



580



581

11. Reposez les mains sur le sol, roulez au-dessus du menton (photos 582 et 583), montez en Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486) et revenez en Tādāsana (photo 1), puis relaxez-vous, ou bien terminez par Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499).



*Effets.*

Outre qu'il tonifié la colonne vertébrale tout entière et les organes abdominaux, cet āsana stimule les centres nerveux du Mūlādhāra Cakra (plexus pelvien), Svādhiṣṭhāna Cakra (plexus hypo-gastrique) et Viśuddhi Cakra (plexus pharyngé) ainsi que les glandes situées dans ces régions. Grâce à l'irrigation abondante de ces glandes, leur fonctionnement s'améliore et la vitalité s'accroît.

### 197. *Viparīta Śalabhāsana Cinquante-huit\** (photo 584)

Viparīta signifie inversé, oppose. Śalabhā est une sauterelle. Dans cette posture, l'étirement est plus intense que dans Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (photos 580 et 581) et les mouvements sont inverses de ceux de Halāsana (photo 241).



*Technique.*

1. Étalez une couverture sur le sol et étendez-vous sur le ventre. Étirez le cou et posez fermement le menton sur la couverture, pour ne pas vous érafler la peau.
2. Pliez les coudes et posez les mains près de la poitrine, les doigts pointant vers la tête.
3. En expirant, pliez et soulevez les genoux, amenez les pieds vers la poitrine qui sera légèrement soulevée du sol (photo 571).
4. Faites quelques respirations et en expirant, lancez les jambes en l'air, étirez tout le corps vers le haut et cherchez l'équilibre (photo 572), en répartissant le poids du corps sur le menton, le cou, les épaules, les coudes et les poignets. Essayez de respirer normalement.
5. En expirant, pliez les genoux (photo 573), descendez les jambes vers la tête, amenez les pieds au-delà de la tête jusqu'à ce que les orteils touchent le sol (photo 582). Eloignez les pieds le plus possible de la tête et essayez d'étirer les jambes autant que vous le pouvez. Étirez les bras en arrière, paumes vers le sol (photo 584).
6. Restez pendant quelques secondes dans cet āsana, qui est en fait la posture inverse de Halāsana (photo 241). En raison de l'étirement intense de la colonne vertébrale et de la pression sur l'abdomen, la respiration sera rapide et difficile, mais ne la bloquez pas.
7. Pliez les coudes et écartez les bras. Amenez les mains près des épaules et placez-les sur le sol. Pliez les genoux, rapprochez les pieds de la tête (photo 582), faites rouler le corps au-dessus au menton (photo 583) et exécutez Ūrdhva Dhanurāsana (photo 486). Remontez en Tādāsana (photo 1) ou bien en expirant, faites Viparīta Cakrāsana (photos 488 à 499)

*Effets.*

Les effets de cet āsana sont les mêmes que ceux de Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (photos 580 et 581). Le but de ces deux āsana est d'éveiller la Kunḍalinī, l'Énergie Cosmique Divine qui réside dans le corps, et qui est symbolisée par un serpent lové sommeillant dans le centre nerveux le plus bas, à la base de la colonne vertébrale. Le Yogi s'efforce consciemment d'éveiller cette Énergie latente, de la faire monter le long de la colonne vertébrale jusqu'au cerveau (le Sahasrāra ou lotus aux mille pétales situé dans le centre cérébral supérieur), puis il immerge son ego en se concentrant sur la Source Divine de toute énergie afin de se désenchaîner du monde. « Comme les rivières qui, en se jetant dans la mer, perdent leur nom et leur forme, le sage, délivré de son nom et de sa forme, atteint l'Être Suprême, l'illumination, l'infini ».

### **198. *Tiriang Mukhottānāsana* Soixante\* (photo 586)**

Trianga signifie trois membres ou trois parties de membre. Mukha signifie le visage et veut dire également principal, premier, éminent. Uttāna est un étirement délibéré et intense. Dans cette

posture en flexion arrière, la tête est renversée et les bras, les jambes et le buste entier sont intensément étirés.



585



586

#### *Technique.*

1. Faites Tāḍāsana (photo 1). Écartez les jambes d'environ 30 centimètres et placez les mains sur les hanches.

2. Avancez légèrement le pubis (photo 483), en expirant, arquez le dos en arrière de façon à ce que le poids du corps se porte sur les cuisses et les pieds (photo 484).

3. Levez les bras au-dessus de la tête et laissez tomber les mains vers le sol (photo 485). Tendez immédiatement les bras et posez les mains par terre. Vous êtes maintenant en Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486).

4. Sans bouger les talons, augmentez la distance entre la pointe de chaque pied de sorte que les pieds ne soient plus parallèles entre eux mais forment un angle.

5. En expirant, étirez le buste aussi haut que possible et rapprochez les mains des pieds. Étirez la tête et le cou aussi loin que possible en arrière et touchez les pieds avec les mains (photo 585). Faites quelques respirations, qui seront rapides et difficiles en raison de l'étirement intense de l'abdomen, de la poitrine et du dos.

6. Expirez profondément, ôtez les mains du sol l'une après l'autre et attrapez les mollets juste au-dessus des chevilles (photo 586). Rapprochez les orteils et cherchez l'équilibre. Ceci est la position finale. Après l'avoir travaillée pendant quelques secondes selon votre endurance, posez les mains sur le sol l'une après l'autre, faites Ūrdhvā Dhanurāsana (photo 486), puis revenez en Tāḍāsana (photo 1). Lorsque l'on a maîtrisé la technique, on peut relâcher les mains et remonter directement en Tāḍāsana sans passer par Ūrdhvā Dhanurāsana.

#### *Effets.*

Cette posture difficile fortifie les jambes, tonifie et vivifie la colonne vertébrale et les organes abdominaux. La poitrine et les articulations des épaules sont étirées au maximum, tandis que la région pelvienne bénéficie d'un abondant apport de sang, ce qui la maintient en bonne santé.

## 199. *Naṭarājāsana* Cinquante-huit\* (photos 590, 591 et 591a)

Naṭarāja (naṭa = danseur ; rāja = seigneur, roi) est l'un des noms de Śiva, Seigneur de la Danse. Śiva est non seulement le dieu du silence mystique, de la mort et de la destruction, mais aussi le Seigneur de la Danse. Dans Sa résidence himalayenne du Mont Kailāsa, ainsi que dans Sa résidence du sud, le temple de Cidambaram, Śiva danse. Il a créé plus d'une centaine de danses, les unes calmes et douces, les autres violentes farouches. La plus célèbre des danses de violence est la Tāṇḍava, la danse cosmique de destruction, au cours de laquelle, plein de fureur contre son beau-père Dakṣa, meurtrier de Satī, son épouse bien-aimée, Śiva entouré de ses serviteurs (gaṇas) mène un rythme sauvage, détruit Dakṣa et défie le monde. Śiva, sous l'aspect du Seigneur de la Danse a inspiré quelques-unes des plus belles sculptures indiennes et de magnifiques bronzes de l'Inde du Sud.

Cette belle posture pleine de vigueur est dédiée à Śiva, Seigneur de la Danse, qui est aussi la source inépuisable du Yoga.

*Technique.*

1. Faites Tāḍāsana (photo 1). Étirez le bras gauche en avant, parallèlement au sol.
2. Pliez le genou droit et montez le pied droit. Avec le pouce, l'index et le majeur de la main droite attrapez le gros orteil droit. Amenez la jambe droite en haut et en arrière (photo 587).



587

3. Tournez les doigts de la main droite autour du gros orteil droit. Simultanément, faites une rotation du coude et de l'épaule droites et étirez le bras droit vers le haut, derrière la tête, sans lâcher la prise du gros orteil (photo 588). Montez encore le bras droit et la jambe droite de façon à ce qu'ils forment un arc (photo 589). La cuisse droite sera horizontale et le mollet droit sera vertical (photos 590 et 591).



588



589



590



591

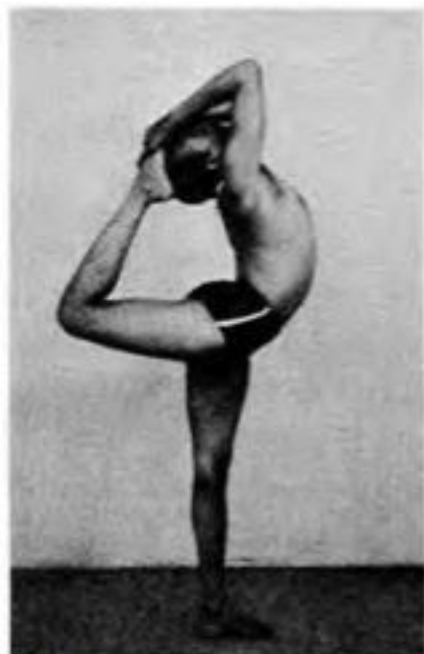
4. Étirez le bras gauche devant vous dans l'axe de l'épaule, les doigts pointés en avant.

5. Montez la rotule vers la cuisse et maintenez la jambe gauche verticale et tendue au maximum.

6. Cherchez à garder un équilibre stable pendant quinze à vingt secondes en respirant profondément et régulièrement.

7. Relâchez le pied droit, descendez les deux bras et revenez en Tādāsana (photo 1). Faites la posture de l'autre côté pendant la même durée. Cette fois, tenez-vous en équilibre sur la jambe droite, tenez le gros orteil gauche avec la main gauche derrière le dos et étirez devant vous le bras droit.

8. Les élèves avancés peuvent tenir le pied avec les deux mains, l'appliquer contre la tête et chercher l'équilibre (photo 591a).



591a

*Effets.*

Cet āsana difficile développe le sens de l'équilibre et donne un port gracieux. Il tonifie et renforce les muscles des jambes. Il fait faire un mouvement complet aux omoplates et assure un plein développement de la cage thoracique. Dans cette posture, toutes les vertèbres bénéficient de l'exercice.

## 200. *Śavāsana* (appelé également *Mṛtāsana*) (photo 592)

Śava ou Mṛta signifie cadavre. Dans cet āsana, l'objectif est d'imiter un cadavre. Lorsque la vie s'en est allée, le corps est figé et plus aucun mouvement n'est possible. On apprend à se relaxer en restant immobile pendant un certain temps et en gardant l'esprit immobile mais pleinement conscient. Cette relaxation attentive revigore et rafraîchit à la fois le corps et l'esprit. Mais il est beaucoup plus difficile d'apaiser l'esprit que le corps. C'est pourquoi cette posture apparemment facile, est l'une des plus difficile à maîtriser.



592

*Technique.*

1. Étendez-vous sur le sol de tout votre long comme un cadavre. Gardez les mains légèrement éloignées du corps, paumes en l'air.

2. Fermez les yeux. Si cela est possible, posez un tissu noir plié en quatre sur les yeux. Gardez les talons joints et laissez les pointes de pied s'écartez.

3. Au commencement, respirez profondément. Plus tard, la respiration devra être lente et légère sans mouvements spasmodiques qui dérangerait la colonne vertébrale ou le reste du corps.

4. Concentrez-vous sur des expirations profondes et légères, où les narines ne ressentent pas la chaleur du souffle.

5. La mâchoire inférieure doit rester lâche et ne pas être bloquée. La langue ne doit pas bouger, et même les pupilles doivent rester complètement passives.

6. Relaxez-vous profondément et expirez lentement.

7. Si l'esprit vagabonde, faites une pause, sans forcer, après chaque expiration lente.

8. Restez dans cette posture pendant quinze à vingt minutes.

9. Au début, on a tendance à s'endormir. Progressivement, à mesure que les nerfs deviennent passifs, on se sent complètement rafraîchi et relaxé.

Au cours d'une bonne relaxation, on sent l'énergie couler depuis l'arrière de la tête vers les talons et non dans l'autre sens. On a l'impression que le corps s'allonge.

#### *Effets.*

Le verset 32 du premier chapitre de la *Hatha Yoga Pradīpikā* dit : « Être étendu de tout son long sur le sol comme un cadavre s'appelle Śavāsana. Cela fait disparaître la fatigue produite par les autres āsana et engendre le calme de l'esprit. »

Mṛtāsana est décrit de la façon suivante dans le verset II du second chapitre de la *Gheranda Samhitā* : « S'étendre sur le sol (sur le dos) comme un cadavre s'appelle Mṛtāsana. Cette posture élimine la fatigue, et calme l'agitation de l'esprit. »

*La Hatha Yoga Pradīpikā* (versets 29 et 30 du chapitre IV) précise :

« L'esprit est le maître des Indriya (les organes des sens) ; le Prāṇa (le souffle de Vie) est le maître de l'esprit. » « Lorsque l'esprit est absorbé, cela s'appelle Mokṣa (émancipation finale, libération de l'âme) ; lorsque Prāṇa et Manas (l'esprit) ont été absorbés, il naît une joie indicible. »

Il dépend des nerfs de dompter le Prāṇa. Une respiration régulière, légère et profonde, sans aucun mouvement spasmodique du corps apaise les nerfs et calme l'esprit. Śavāsana est le meilleur antidote à la tension nerveuse imposée par la civilisation moderne.

## ***BANDHA ET KRIYĀ***

### **201. *Uddīyāna Bandha Douze\** (photos 593 et 594)**

Uddīyāna signifie l'action de s'élever. Rigoureusement parlant, ce n'est pas un āsana, mais un bandha, c'est-à-dire une retenue. De même que les condensateurs, les fusibles et les interrupteurs contrôlent le débit du courant électrique, les bandha régularisent le flot du prāṇa (énergie). Dans ce bandha, on dirige le prāṇa, ou énergie, depuis le bas de l'abdomen vers la tête. Pour une explication détaillée sur bandha et prāṇa, voir la troisième partie de cet ouvrage sur le Prāṇāyāma.



593



594

#### *Technique.*

1. Tenez-vous debout en Tādāsana (photo 1).
2. Écartez les pieds de trente centimètres.
3. Penchez-vous légèrement en avant en pliant un peu les genoux, et placez les mains avec les doigts écartés sur le milieu des cuisses.
4. Baissez la tête jusqu'à ce que le menton repose dans le creux laissé par les clavicules au sommet du sternum.
5. Inspirez profondément, puis expirez rapidement de façon à ce que l'air soit expulsé des poumons d'un seul coup.

6. Bloquez la respiration (n'inspirez pas). Tirez vers la colonne vertébrale toute la région abdominale. Contractez les abdominaux et montez-les vers le sternum, en pressant les mains sur les cuisses (photo 593).

7. En maintenant la contraction des abdominaux, ôtez les mains des cuisses et posez-les sur les hanches.

8. Redressez les jambes et le dos en gardant les abdominaux contractés et le menton contre le sternum (photo 594).

9. Relaxez les muscles abdominaux, sans bouger le menton ni la tête. Si la tête bouge, on sent immédiatement un effort dans la région du cœur.

10. Inspirez lentement et profondément.

11. Pendant les positions 6 à 9 décrites ci-dessus, n'inspirez pas. Ne maintenez pas la posture pendant plus de cinq à dix secondes, selon votre endurance.

12. Faites quelques respirations, puis recommencez le cycle indiqué ci-dessus aux paragraphes 1 à 10. Cependant, ne faites pas plus de 6 à 8 cycles consécutifs en vingt-quatre heures. N'augmentez la durée de la posture ou le nombre de cycles que sous la direction d'un Guru expérimenté.

13. Ne faites qu'une seule fois par jour ces cycles consécutifs.

14. Pratiquez-les avec l'estomac vide et après avoir évacué vessie et intestins.

15. Apprenez d'abord Uddiyāna Bandha en position debout, puis en position assise comme préparation au travail du Prāṇāyāma.

16. Cela doit être fait au cours d'une expiration (recaka) et d'une rétention du souffle (kumbhaka) dans les différents types de Prāṇāyāma décrits dans la troisième partie.

*Effets.*

Il tonifie les organes abdominaux, active le feu digestif et élimine les toxines présentes dans le tube digestif.

## 202. *Nauli Seize\** (photos 595 et 596)

Le mot nauli ne se trouve pas dans un dictionnaire classique. Ullola, qui signifie une grande vague ou une lame de fond, donne une notion du procédé du nauli où les muscles et les organes abdominaux sont poussés latéralement et verticalement, ce qui ressemble au mouvement d'une vague. Nau signifie bateau et li, s'accrocher à, être étendu, cacher ou recouvrir. Le tangage d'un bateau sur une mer démontée donne une certaine idée du procédé du Nauli.

Nauli est un kriyā, un procédé, et non un āsana. On doit être extrêmement prudent en le pratiquant, sinon il conduit directement à de nombreuses maladies. Il n'est donc pas recommandé à l'élève moyen. Maîtrisez d'abord Uddiyāna Bandha avant d'essayer de pratiquer Nauli, qui est décrit dans la *Gheranda Saṃhitā* sous le nom de Lauliki.



595



596

*Technique.*

1. Tenez-vous debout en Tādāsana (photo 1).
2. Écartez les jambes de trente centimètres, pliez légèrement les genoux et penchez-vous en avant.
3. Placez les mains avec les doigts écartés sur les cuisses juste au-dessus des genoux.
4. Baissez la tête jusqu'à ce que le menton repose dans le creux laissé par les clavicules au sommet du sternum.
5. Inspirez profondément, puis expirez rapidement de façon à ce que l'air soit expulsé des poumons d'un seul coup.
6. Bloquez la respiration (n'inspirez pas). Tirez vers la colonne vertébrale toute la région abdominale.
7. La région située entre le pubis et les côtes flottantes de chaque côté de l'abdomen, doit devenir passive pour qu'une cavité s'y creuse. En même temps, poussez en avant les grands-droits (photo 595 : vue de face et photo 596 : vue de profil).
8. Maintenez cette position pendant cinq à dix secondes, selon votre capacité.
9. Relaxez les grands-droits et revenez à la position décrite au paragraphe 6 ci-dessus.
10. Relaxez l'abdomen et inspirez lentement.
11. Faites quelques respirations profondes. Refaites le cycle des paragraphes 1 à 10 ci-dessus, six à huit fois consécutives et seulement une fois par jour.
12. La pratique de Nauli doit se faire l'estomac vide, et après avoir évacué vessie et intestins.

*Effets.*

Les muscles verticaux de l'abdomen (grands-droits) sont renforcés. Les autres effets de Nauli sont les mêmes que ceux d'Uddīyāna.

## **TROISIÈME PARTIE : PRĀNĀYĀMA**

## ***RECOMMENDATIONS***

Lisez d'un bout à l'autre et assimilez pleinement les recommandations données ci-dessous avant d'aborder les techniques de prāṇāyāma décrites plus loin.

### *Conditions d'aptitude.*

1. De même que la possibilité de suivre des études supérieures dépend des capacités et de la discipline acquises pendant les études secondaires, entraînement au prāṇāyāma exige la maîtrise des āsana ainsi que la force : la discipline qui en résultent.

2. L'aptitude de l'aspirant à pratiquer et à avancer dans le prāṇayama doit être jugée par un Guru ou un professeur expérimenté dont la surveillance personnelle est essentielle.

3. Les outils pneumatiques peuvent percer la roche la plus dure. S'ils ne sont pas utilisés convenablement, ils détruisent à la fois l'outil et celui qui l'utilise. Dans le Prāṇāyāma, le yogi utilise ses poumons comme des outils pneumatiques. Une mauvaise utilisation des poumons peut conduire au même résultat néfaste.

### *Hygiène et nourriture.*

4. On n'entre pas dans un temple avec un corps ou un esprit malpropre. Avant d'entrer dans le temple de son propre corps, le yogi observe les règles de propreté.

5. Avant de commencer le prāṇāyāma, la vessie et les intestins doivent être vidés. Cela donne de l'aisance pour les bandha.

6. Il est préférable de pratiquer le prāṇāyāma l'estomac vide, mais si cela est difficile, on peut prendre une tasse de lait, de thé, de café ou de chocolat. Après un repas, il faut attendre au moins six heures.

7. Un repas léger peut être pris une demi-heure après le prāṇāyāma.

### *Temps et lieu.*

8. Le meilleur moment pour travailler est, soit tôt le matin (de préférence avant le lever du soleil), soit le soir après le coucher du soleil. Selon la *Hatha Yoga Pradīpikā*, le prāṇāyāma doit être fait quatre fois par jour, le matin, à midi, le soir et à minuit, en faisant 80 cycles à chaque fois (chapitre II, verset II). Cela n'est guère compatible avec le rythme rapide de la vie moderne. Cependant, il est recommandé d'en faire au moins 15 minutes par jour, mais les 80 cycles sont pour ceux qui s'y consacrent totalement et non pour la moyenne des gens.

9. Les meilleures saisons pour commencer le travail sont le printemps et l'automne quand le climat est régulier.

10. Le Prāṇāyāma doit être pratiqué dans un endroit propre, aéré, et sans insectes. Les bruits provoquant de l'agitation, il est préférable de choisir les heures calmes.

11. Le Prāṇāyāma doit être pratiqué avec détermination et régularité, au même moment, au même endroit, et dans la même posture. Les variations ne sont permises que dans le type de prāṇāyāma pratiqué, c'est-à-dire, si l'on fait Sūrya Bhedana Prāṇāyāma un jour, on peut faire Śitalī le lendemain et Bhastrikā le troisième jour. Toutefois, on doit faire chaque jour Nādī Śodhana Prāṇāyāma.

### *Posture.*

12. Pendant le prāṇayama, la respiration se fait par le nez uniquement, excepté pour Śitalī et Śitakāri.

13. Les postures qui conviennent le mieux à la pratique du Prāṇāyāma sont Siddhāsana,

Vīrāsana, Padmāsana et Baddhakoṇāsana, assis sur une couverture pliée sur le sol. Toute autre posture assise peut être prise à condition que le dos soit parfaitement érigé depuis la base de la colonne vertébrale jusqu'au cou, et perpendiculaire au sol. Cependant, certains exercices de Prāṇāyāma dont les détails seront donnés plus loin, peuvent être faits dans la position allongée sur le dos.

14. Pendant le Prāṇāyāma, il ne doit y avoir aucune tension des muscles du visage, des yeux, des oreilles, du cou, des épaules, des bras, des cuisses et des pieds. Il faut une grande attention pour relaxer les cuisses et les bras qui sont crispés, inconsciemment, pendant le Prāṇāyāma.

15. Gardez la langue passive, sinon la salive s'accumulera dans la bouche. Si cela arrive, avalez avant l'expiration (recaka), et non lorsque vous faites la rétention (kumbhaka).

16. Pendant l'inspiration et la rétention, la cage thoracique doit s'ouvrir à la fois en avant et sur les côtés, tandis que la région des omoplates et des aisselles s'ouvre uniquement en avant.

17. Au début, vous transpirerez et vous tremblerez, mais cela disparaîtra avec le temps.

18. Dans tous les exercices de Prāṇāyāma en posture assise, la tête doit pendre depuis la nuque, le menton reposant dans le creux entre les clavicules et le sternum. Cette immobilisation du menton, Jālandhara Bandha, doit toujours être utilisée excepté dans certaines techniques précisées ci-dessous.

19. Gardez les yeux fermés pendant tout le temps du Prāṇāyāma, sinon l'esprit vagabondera et sera distrait par les objets extérieurs. Si les yeux restent ouverts, vous aurez une sensation de brûlure, d'irritation dans les yeux.

20. Aucune pression ne doit être ressentie à l'intérieur des oreilles.

21. Le bras gauche est allongé, le dos du poignet posé sur le genou gauche. L'index est plié vers le pouce, les extrémités du pouce et l'index se touchent. Ceci est Jñāna Mudrā, qui est décrit plus loin dans la partie technique.

22. Le bras droit est plié au coude et la main est portée au nez pour régulariser l'écoulement du souffle et apprécier sa subtilité. Ceci doit être perçu par l'extrémité de l'annulaire qui contrôle la narine gauche, et par l'extrémité du pouce qui contrôle la narine droite. Les détails de la position de la main droite sont donnés dans la partie technique. Dans certaines formes de Prāṇāyāma les deux mains sont posées sur les genoux, en Jñāna Mudrā.

23. Lorsqu'un bébé commence à marcher tout seul, sa mère reste passive physiquement, mais son esprit est en alerte. En cas de besoin, par exemple lorsque l'enfant trébuche, son corps entre en action pour éviter la chute. Il en est ainsi de la pratique du Prāṇāyāma, le cerveau reste passif mais vigilant. Lorsque le corps n'accomplit plus sa tâche correctement, le cerveau, attentif, envoie un message d'avertissement. Il demande à l'oreille de détecter le son juste du souffle (qui est décrit plus loin). Il demande à la main et au nez d'observer la qualité du souffle qui s'écoule à travers le conduit nasal.

24. On peut se demander comment il est possible de se concentrer sur le Prāṇāyāma si l'esprit est occupé à envoyer des messages aux organes des sens. Un peintre absorbé dans son travail observe différents détails comme la perspective, la composition, les couleurs, les ombres, le premier plan et l'arrière-plan, tout cela en même temps que le tracé de son pinceau. Un musicien qui joue une mélodie observe le mouvement de ses doigts, le timbre, l'accord interne de son instrument ainsi que son accord avec les autres instruments. Tout en observant et en corrigeant les détails, le peintre et le musicien sont concentrés sur leur œuvre, de même, le yogi observe différents détails comme la durée, la posture, le rythme régulier du souffle, et est attentif et sensible au prāṇa qui le parcourt.

25. De même qu'une mère attentive apprend à son enfant à marcher sans tension, l'esprit attentif du yogi apprend aux sens à être sans tension. La pratique assidue du Prāṇāyāma libère les sens de l'obsession des désirs.

26. Chacun doit savoir juger de ses limites en faisant le Prāṇāyāma, et ne pas les dépasser. Elles peuvent être évaluées de la façon suivante : Supposons que vous puissiez, avec aisance, faire un cycle rythmé d'inspiration de dix secondes et d'expiration de dix secondes pendant un certain laps de temps, disons cinq minutes. S'il y a un changement dans le rythme et que l'inspiration ou

l'expiration se réduisent à sept ou huit secondes par exemple, cela signifie que vous êtes au maximum de votre capacité. Aller au-delà, c'est forcer à l'excès les poumons et cela entraîne des troubles respiratoires.

27. Un entraînement défectueux impose un effort excessif aux poumons et au diaphragme. Le système respiratoire en souffre et le système nerveux s'en trouve affecté. Les fondements de la santé du corps et de l'esprit sont ébranlés par une pratique défectueuse du Prāṇāyāma. Une inspiration et une expiration forcées sont mauvaises, excepté dans Bhastrikā Prāṇāyāma.

28. Régulariser la respiration apporte la santé aux nerfs et donc la sérénité à l'esprit et au caractère.

29. Il ne faut jamais faire les āsana immédiatement après le Prāṇāyāma. Si on commence par le Prāṇāyāma il faut laisser s'écouler une heure avant de faire les āsana, car le calme apporté aux nerfs par le Prāṇāyāma, risque d'être troublé par les mouvements du corps, dans les āsana.

30. Cependant, le Prāṇāyāma peut être fait quinze minutes après la fin d'une séance d'āsana faciles.

31. Les āsana difficiles sont fatigants. Lorsque vous êtes épuisé, ne faites pas le Prāṇāyāma en une posture assise, car le dos ne peut pas rester érigé, le corps tremble et l'esprit s'agit. La respiration profonde en Ujjāyī, faite dans la position allongée, fait disparaître la fatigue.

32. Lorsqu'une respiration profonde, régulière et lente ne peut pas être maintenue sur un rythme, arrêtez-vous. N'allez pas plus loin. Le rythme doit être contrôlé par le son produit dans le nez, à l'inspiration (« ssssssa » qui est semblable au son que fait une fuite dans une chambre à air de bicyclette) et à l'expiration (un son aspiré « huuuuuuuuuum »). Si le volume du son diminue, arrêtez-vous.

33. Essayez de trouver un rapport égal entre l'inspiration (pūraka) et l'expiration (recaka). Par exemple, si l'une est de cinq secondes pendant un nombre de cycles donné, l'autre doit être de la même durée.

34. Les types de Prāṇāyāma Ujjāyī et Nādī Śodhana sont les plus bénéfiques qui peuvent être pratiqués par les femmes enceintes, et de préférence, en Baddhakoṇāsana. Toutefois, pendant la grossesse, on ne doit pas faire de rétentions sans la surveillance d'un professeur expérimentée.

35. Tout exercice de Prāṇāyāma doit être suivi de Śavāsana (photo 592) en silence pendant au moins cinq à dix minutes. L'activité de l'esprit doit être totalement coupée, tous les membres et tous les organes des sens sont rendus complètement passifs, comme ceux d'un mort. Après le Prāṇāyāma, Śavāsana rafraîchit à la fois le corps et l'esprit.

#### *Kumbhaka.*

36. Les trois Bandha, à savoir : Jālandhara, Uḍḍiyāna et Mūla, doivent être observés en kumbhaka (rétenzione du souffle après inspiration complète ou arrêt de la respiration après expiration complète, comme indiqué plus loin. Les bandha, comme des soupapes de sécurité, doivent rester fermés pendant la pratique des kumbhaka.

37. La maîtrise totale des processus d'inspiration (pūraka) et d'expiration (recaka) est essentielle avant de commencer à apprendre antara kumbhaka (rétenzione après inspiration).

38. On ne doit pas essayer de faire Bāhya kumbhaka (arrêt après l'expiration) avant que antara kumbhaka ne soit devenu naturel.

39. Pendant la pratique de kumbhaka, il y a une tendance à laisser entrer l'air et à contracter et détendre le diaphragme et les organes abdominaux afin d'accroître la période de rétenzione. Cela se fait inconsciemment et involontairement. Faites attention de l'éviter.

40. Si la rétenzione (Kumbhaka) se révèle difficile après chaque inspiration ou expiration, faites quelques cycles de respiration profonde, et ensuite à nouveau Kumbhaka. Après le second cycle de kumbhaka faites trois cycles de respiration profonde, et ainsi de suite.

41. Si le rythme de l'inspiration et de l'expiration est perturbé par la rétenzione, diminuez la durée de kumbhaka.

42. Les personnes souffrant de troubles d'yeux ou d'oreilles (tels que glaucome ou otite) ne doivent pas faire de rétentions.

43. Des constipations se produisent parfois dans les premiers temps qui suivent le commencement de la pratique de Kumbhaka. Cela est temporaire et disparaîtra en son temps.

44. Le nombre normal de respirations par minute est de 15. Ce nombre s'accroît lorsque le corps est perturbé par l'indigestion, la fièvre, le rhume, la toux, ou par des émotions comme la peur, la colère, le désir. Le nombre normal de respirations en vingt-quatre heures est de 21 600. Le yogi mesure la durée de sa vie non pas en nombre de jours mais en nombre de respirations. Puisque dans le Prāṇāyāma la respiration est allongée, cela prolonge la vie.

45. Celui qui pratique assidûment le Prāṇāyāma verra son état d'esprit se modifier ; sa soif de plaisirs tels que fumer, boire, s'adonner à la sexualité se réduira considérablement.

46. Dans le travail du Prāṇāyāma les sens sont attirés vers l'intérieur et dans le silence de Kumbhaka, l'aspirant entend la voix intérieure qui l'appelle : « Regarde au-dedans ! La source de tout bonheur est au-dedans de toi ! » Cela le prépare aussi au prochain pilier du yoga, pratyāhāra qui conduit à se libérer de la domination et de la tyrannie des sens.

47. Puisque les yeux sont gardés clos pendant tout le temps du Prāṇāyāma, l'écoulement du temps est mesuré par la répétition mentale (japa) d'un mot ou d'un nom sacré. Cette répétition de mots ou de noms sacrés est la graine (bīja) semée dans l'esprit du yogi. Cette graine croît et le prépare à dhyāna ou contemplation, le sixième pilier du yoga. Au moment ultime, le fruit que cette graine produit est samādhi, où le yogi expérimente la conscience totale et la joie suprême, où il est uni au Créateur de l'Univers et ressent ce qu'il ne peut jamais exprimer — et cependant jamais taire complètement. Les mots adéquats font défaut pour communiquer cette expérience, car l'esprit ne trouve aucun mot pour la décrire. C'est la sensation d'une paix qui dépasse tout entendement.

#### BANDHA, NĀDĪ et CAKRA

Pour s'entraîner aux techniques de Prāṇāyāma il est nécessaire de savoir certaines choses sur les bandha, les nādī et les cakras.

Bandha signifie asservir, assembler, enchaîner ou saisir. C'est également une posture dans laquelle certains organes ou parties du corps sont contractés et contrôlés.

Nādī est un canal étroit par lequel s'écoule l'énergie dans le corps.

Cakra signifie roue ou cercle.

Quand on produit de l'électricité, il est nécessaire d'avoir des transformateurs, des conducteurs, des fusibles, des interrupteurs et des fils isolés pour transporter le courant à destination, car sinon l'électricité produite serait mortelle. Lorsque, par le travail du Prāṇāyāma, le prāṇa circule dans le corps du yogi, il est également nécessaire d'employer les bandha pour éviter la dissipation de l'énergie et la transporter dans les régions appropriées, sans causer de dommages ailleurs. Sans les Bandha, le prāṇa est mortel.

Les trois principaux bandha, qui sont importants dans le Prāṇāyāma, sont : (1) Jālandhara Bandha, (2) Uddiyāna Bandha, et (3) Mūla Bandha.

Le premier dont le yogi doit avoir la maîtrise est Jālandhara. Jāla signifie filet, tissu, treillis ou maille. Dans Jālandhara le cou et la gorge sont pressés contre le menton qui repose dans le creux laissé par les clavicules au sommet du sternum. On le perfectionne en faisant Sarvāṅgāsana (voir nos 87 à 104) et ses variations, car là aussi le sternum est pressé contre le menton. Le Jālandhara Bandha régularise la circulation du sang et du prāṇa dans le cœur, les glandes situées dans le cou et dans la tête. Si le Prāṇāyāma est fait sans Jālandhara Bandha, une pression est immédiatement ressentie sur le cœur, derrière les globes oculaires, à l'intérieur des oreilles et la tête tourne.

Jālandhara Bandha est essentiel dans les trois éléments du Prāṇāyāma, à savoir : pūraka (inspiration), recaka (expiration) et kumbhaka (rétenzione).

Uddiyāna signifie s'élever. Dans Uddiyāna Bandha il faut monter le diaphragme très haut dans le thorax et aspirer les organes abdominaux à l'intérieur vers la colonne vertébrale. On dit que grâce à Uddiyāna Bandha le grand oiseau prāṇa est conduit à s'envoler à travers la suṣumṇā nādī, le canal principal par lequel s'écoule l'énergie nerveuse, situé à l'intérieur du meru-danda, la colonne vertébrale. On dit que Uddiyāna est le meilleur des bandha et que celui qui, dirigé par son Guru ou maître, le pratique constamment, retrouve sa jeunesse. On dit que c'est le lion qui tue l'éléphant

nommé Mort. Il doit être fait uniquement pendant bāhya kumbliaka après recaka, c'est-à-dire entre la fin d'une expiration complète et une nouvelle inspiration, lorsque la respiration est suspendue. Il fait travailler le diaphragme et les organes abdominaux. La cavité créée par la montée du diaphragme provoque un léger massage qui tonifie les muscles du cœur. Uddiyāna Bandha ne doit jamais être fait pendant antara kumbhaka, la rétention qui suit l'inspiration complète et précède l'expiration. Sinon, cela force le cœur et le diaphragme et les yeux sont exorbités.

Mūla signifie racine, source, origine ou cause, base ou fondement. Mūla Bandha est la région située entre l'anus et le scrotum. En contractant cette région, Apāna Vāyu (le prāṇa du bas de l'abdomen) qui s'écoule normalement vers le bas, est dirigé vers le haut pour s'unir au Prāṇa Vāyu, qui a son siège dans la région de la poitrine.

Mūla Bandha doit être essayé d'abord dans antara kumbhaka (réception après l'inspiration). La région du bas de l'abdomen entre le nombril et l'anus est contractée vers la colonne vertébrale et tirée en haut vers le diaphragme. Dans Uddiyāna Bandha, toute la région depuis l'anus au diaphragme et jusqu'au sternum est montée et aspirée en arrière vers la colonne vertébrale. Mais dans Mūla Bandha, toute la région basse de l'abdomen entre l'anus et le nombril est contractée, tirée en arrière vers la colonne vertébrale et montée vers le diaphragme.

La pratique de la contraction des muscles du sphincter anal (Aśvinī Mudrā) aide à maîtriser Mūla Bandha. Aśva signifie un cheval. Cette mudrā (une posture de verrouillage) est appelée ainsi parce qu'elle évoque un cheval qui crotte. On l'apprend en pratiquant différents āsana particulièrement Tāḍāsana, Śīrṣāsana, Sarvāngāsana, Ūrdhvā Dhanurāsana, Uṣṭrāsana et Paśchimottānāsana.

On dit que par la pratique de ces bandha les seize adhara sont fermés. Ādhāra (de la racine « dhṛ » = soutenir) signifie substrat, partie vitale. Les seize parties vitales sont : les pouces, les chevilles, les genoux, les cuisses, le prépuce, les organes génitaux, le nombril, le cœur, le cou, la gorge, le palais, le nez, le milieu des sourcils, le front, la tête et Brahmarandhra (l'ouverture au sommet de la tête par laquelle il est dit que l'âme s'échappe lorsqu'elle quitte le corps).

Il est très dangereux d'essayer d'apprendre Uddiyāna et Mūla Bandha par soi-même, sans la surveillance personnelle d'un Guru ou d'un professeur expérimenté. L'exécution incorrecte de Uddiyāna Bandha conduit à l'émission involontaire de semence et à une perte de vitalité, tandis que celle de Mūla Bandha conduit à un affaiblissement considérable et au manque de virilité. Même bien exécuté, Mūla Bandha a ses propres dangers : il accroît le pouvoir de rétention sexuel, incitant par là même adepte à en abuser. S'il succombe à la tentation, il est perdu. Tous ses désirs assoupis se réveillent et deviennent mortels comme un serpent endormi, réveillé par un coup de bâton. La maîtrise des trois bandha place le yogi à la croisée des chemins de sa destinée. Un chemin conduit à bhoga, la jouissance des plaisirs du monde ; l'autre conduit au Yoga, l'union avec l'Être Suprême. Grande est l'attraction des plaisirs du monde. Le yogi, cependant, ressent une attraction plus forte encore pour leur Créateur. Les sens sont dirigés vers l'extérieur, et par conséquent sont attirés vers des objets et suivent ainsi le chemin de bhoga. Si l'orientation des sens est modifiée et qu'ils se tournent vers l'intérieur, ils suivent alors le chemin du Yoga. Les sens du yogi s'introvertissent pour rencontrer le Créateur, la Source de toute création. C'est lorsque l'aspirant a maîtrisé les trois bandha que les conseils d'un Guru deviennent encore plus essentiels, car sous une conduite juste ce pouvoir accru est sublimé pour des buts plus élevés et plus nobles encore. L'aspirant devient alors un ūrdhvaretus (ūrdhvā = vers le haut, retus = semence), celui qui vit dans l'état de célibat et ne dissipe pas sa virilité. Il acquérera ainsi un pouvoir moral et spirituel. Ce pouvoir intérieur resplendira comme le Soleil.

En pratiquant Mūla Bandha, le yogi s'efforce d'atteindre la source véritable (mūla) de toute création. Son but est le contrôle intégral (bandha) de citta qui comprend l'esprit (manas), l'intelligence (buddhi) et l'ego (ahaṅkāra).

Le corps humain est en soi un microcosme. Le mot Hatha est composé des deux syllabes ha et tha qui signifient respectivement le soleil et la lune. On considère que l'énergie solaire et l'énergie lunaire s'écoulent à travers les deux principales nādī, Piṅgala et Idā qui partent respectivement des narines droite et gauche et descendent jusqu'à la base de la colonne vertébrale.

Pingala est la nādī du soleil, tandis qu’Idā est la nādī de la lune. Entre les deux se trouve Suṣumṇā, la nādī du feu. Comme il a été précisé plus haut, la Suṣumṇā Nādī est le canal principal par lequel se répand l’énergie nerveuse. Il est situé à l’intérieur du merudanḍa, la colonne vertébrale. Piṅgala et Idā s’entrecroisent, et croisent également Suṣumṇā à différents endroits. Ces points de rencontre sont appelés cakra ou roues, et régularisent le fonctionnement de l’organisme comme un volant d’inertie régularise l’allure d’un moteur.

Les principaux cakra sont : Mūlādhāra Cakra, situé dans la région pelvienne au-dessus de l’anus (mūla = racine, cause, source, ādhāra = support ou partie vitale) ; Svādhiṣṭhāna Cakra, au-dessus des organes génitaux (sva = force vitale, âme ; adhiṣṭhāna = siège ou demeure) ; Maṇipūraka Cakra, au niveau du nombril (maṇipūra = nombril) ; Manas et Sūrya Cakra, entre le nombril et le cœur (manas = esprit, sūrya = soleil) ; Anāhata Cakra, dans la région cardiaque (anāhata = cœur) ; Viśuddha Cakra, dans la région du pharynx (viśuddha = pur) ; Ājñā Cakra, entre les sourcils (ājñā = autorité, pouvoir) ; Sahasrāra Cakra, qui est appelé lotus aux mille pétales, situé dans la cavité cérébrale ; et Lalāṭa Cakra, au sommet du front (lalāṭa = front).

Il se peut que ces cakra correspondent aux glandes endocrines, qui produisent les hormones et d’autres sécrétions internes dans l’organisme. Le Mūlādhāra et Svādhiṣṭhāna cakra correspondent peut-être aux organes génitaux (testicules, pénis et prostate chez l’homme ; ovaires, utérus et vagin chez la femme). C’est entre ces deux cakra que se trouvent les organes sexuels, connus sous le nom de Kāmarūpa, d’après Kāma le dieu de la passion et de l’amour. Les organes abdominaux tels que l’estomac, la rate, le foie et le pancréas correspondent peut-être au Maṇipūraka Cakra. Les deux glandes surrénales pourraient être les Sūrya et Manas Cakra. Le cœur et les principaux vaisseaux sanguins qui l’entourent est Anāhata Cakra. Le Viśuddha Cakra serait les glandes thyroïde, parathyroïde et le thymus. Les Ājñā, Sahasrāra et Lalāṭa Cakra pourraient être la matière cérébrale et les glandes pituitaire et pineale.

D’après les textes tantriques, le but du Prāṇāyāma est d’éveiller la Kuṇḍalinī, la force cosmique divine qui est en nous. La Kuṇḍalinī est symbolisée par un serpent lové et gisant endormi dans le centre nerveux le plus bas, à la base de la colonne vertébrale, le Mūlādhāra Cakra. Cette énergie latente doit être éveillée, puis dirigée le long de la colonne vertébrale en traversant les cakra jusqu’au Sahasrāra (le lotus aux mille pétales, le réseau nerveux du cerveau) pour s’unir enfin à l’Âme Suprême. C’est peut-être une allégorie pour décrire l’extraordinaire vitalité, vitalité sexuelle en particulier, que donne la pratique de l’Uḍḍiyāna et du Mūla Bandha décrits plus haut. L’éveil de la Kuṇḍalinī et sa canalisation vers le haut peut être une façon symbolique de décrire la sublimation de l’énergie sexuelle.

## TECHNIQUE ET EFFETS DE PRĀṄĀYĀMA

### 203. *Ujjāyī Prāṇāyāma* (photo 597)

Le préfixe ud attaché aux verbes et aux noms signifie vers le haut, ou de rang supérieur. Il signifie également s’épanouir, se déployer. Il comporte la notion de prééminence, de pouvoir.

Jaya signifie conquête, victoire, succès. Sous un autre angle cela signifie retenue, frein.

Ujjāyī est le procédé dans lequel les poumons sont ouverts au maximum et la poitrine se gonfle comme celle d’un fier conquérant.



597

*Technique.*

1. Asseyez-vous dans une posture qui vous soit confortable : Padmāsana (photo 104), Siddhāsana (photo 84) ou Vīrāsana (photo 89).
2. Maintenez le dos érigé et étiré. Baissez la tête vers le buste. Reposez le menton dans le creux laissé par les clavicules juste au-dessus du sternum (c'est le Jālandhara Bandha).
3. Étirez les bras et posez le dos des poignets sur les genoux. Joignez l'extrémité des index et des pouces, en gardant les autres doigts allongés. (Cette position au geste de la main se nomme Jñāna Mudrā, le symbole ou sceau de la connaissance. L'index symbolise l'âme individuelle et le pouce l'Âme Universelle. L'union des deux symbolise la connaissance.)
4. Fermez les yeux et tournez votre regard vers l'intérieur (photo 597).
5. Expirez à fond.
6. Maintenant commence la méthode de respiration Ujjāyī.
7. Avec les deux narines faites une inspiration lente, profonde et régulière. On sent sur la voûte du palais le passage de l'air qui entre en produisant un son sifflant (sa). On doit entendre ce son.
8. Emplissez les poumons à fond. Il faut être attentif à ne pas enfler le ventre pendant l'inspiration (cela doit être observé dans tous les types de Prāṇāyāma). Cette inspiration profonde est appelée pūraka.
9. Toute la région abdominale depuis le pubis jusqu'au diaphragme doit être tirée en arrière vers la colonne vertébrale.
10. Retenez le souffle pendant une ou deux secondes. Cette rétention avec les poumons pleins s'appelle antara Kumbhaka. Faites attentivement Mūla Bandha comme il est décrit dans le chapitre sur les Bandha, Nāḍī et Cakra.
11. Expirez lentement, profondément et régulièrement jusqu'à ce que les poumons soient complètement vidés. Au début de l'expiration, gardez votre étreinte sur l'abdomen. Après deux ou trois secondes d'expiration, relaxez le diaphragme lentement et progressivement. Lors de l'expiration, le passage de l'air qui sort doit être ressenti sur la voûte du palais. L'air qui effleure le palais produit un son aspiré (ha). Cette expiration est appelée recaka.
12. Attendez une seconde avant de commencer une nouvelle inspiration. Cette période d'attente se nomme bāhya kumbhaka.

13. Le processus décrit depuis le paragraphe 7 jusqu'au paragraphe 12 forme un cycle de Ujjāyī Prāṇāyāma.

14. Faites de tels cycles pendant cinq à dix minutes en gardant les yeux fermés.

15. Étendez-vous sur le sol en Śavāsana (photo 592).

16. Ujjāyī Prāṇāyāma peut être fait sans le Jālandhara Bandha, même en marchant ou en étant couché. C'est le seul Prāṇāyāma que l'on puisse pratiquer à toute heure du jour et de la nuit.

#### *Effets.*

Ce type de Prāṇāyāma aère les poumons, dégage les bronches, donne de l'endurance, apaise les nerfs et tonifie l'organisme entier. Ujjāyī sans kumbhaka, pratiqué dans la position couchée, est idéal pour les personnes souffrant d'excès de tension artérielle et de troubles coronaires.

## **204. Sūrya Bhedana Prāṇāyāma (photo 599)**

Sūrya est le Soleil. Bhedana est dérivé de la racine bhid, qui signifie percer, briser, passer à travers.

Dans Sūrya Bhedana Prāṇāyāma, le souffle est inspiré par la narine droite. En d'autres mots, le prāṇa passe à travers Piṅgalā ou Sūrya nāḍī. On pratique alors une rétention (kumbhaka), puis le souffle est expiré par la narine gauche qui est le chemin de Idā nāḍī.



598



599

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous dans une posture qui vous soit confortable : Padmāsana (photo 104), Siddhāsana (photo 84) ou Vīrāsana (photo 89).

2. Maintenez le dos érigé et étiré. Baissez la tête vers le buste. Reposez le menton dans le creux laissé par les clavicules juste au-dessus du sternum (c'est le Jālandhara Bandha).

3. Étirez le bras gauche. Placez le dos du poignet gauche sur le genou gauche. Faites Jñāna Mudrā avec la main gauche (comme il est indiqué au paragraphe 3 de la technique de Ujjāyī).

4. Pliez le bras droit au coude. Pliez l'index et le majeur vers la paume, ces deux doigts passifs. Approchez vers le pouce l'annulaire et l'aunculairé (photo 598).

5. Placez le pouce droit sur l'aile droite du nez juste au-dessous de l'os, l'annulaire et l'auriculaire sur l'aile gauche du nez au-dessous, dans le creux de la courbe de l'aile du nez.

6. Pressez l'annulaire et l'auriculaire pour bloquer complètement la narine gauche.

7. Avec le pouce droit, pressez le cartilage de façon à ce que le bord extérieur de la narine droite soit parallèle au bord inférieur au cartilage du septum (la cloison nasale).

8. Le pouce droit est plié à la dernière articulation et l'extrémité du pouce forme un angle droit par rapport au septum (photo 599).

9. Maintenant, inspirez lentement et profondément en contrôlant l'ouverture de la narine droite avec l'extrémité du pouce, près de l'ongle. Emplissez les poumons à fond (pūraka).

10. Puis fermez la narine droite ; maintenant les deux narines sont fermées.

11. Retenez le souffle pendant environ cinq secondes (antara kumbhaka) en pratiquant Mūla Bandha (voir le chapitre sur les Bandha, Nādī et cakra).

12. En gardant la narine droite complètement fermée, ouvrez la narine gauche partiellement et expirez lentement et profondément (recaka).

13. Pendant l'expiration, laissez s'écouler l'air de la narine gauche avec un rythme régulier en ajustant la pression de l'annulaire et de l'auriculaire, de sorte que le bord extérieur de la narine gauche soit parallèle au septum. La pression doit être exercée depuis le bord intérieur de l'extrémité des doigts (loin des ongles).

14. Cela termine un cycle de Sūrya Bhedana Prāṇāyāma. Continuez en augmentant le nombre de cycles consécutifs, pendant cinq à dix minutes, selon votre capacité.

15. En Sūrya Bhedana toutes les inspirations se font par la narine droite et toutes les expirations par la narine gauche.

16. Tout au long du processus, le passage de l'air est perçu par l'extrémité des doigts et les membranes du nez ou la pression est appliquée. Le passage de l'air produit un son qui ressemble à celui de l'air s'échappant d'une chambre à air. Ce son doit être constamment maintenu en variant la pression sur les narines.

17. Les yeux, les tempes, les sourcils et la peau du front doivent être rendus passifs et ne montrer aucun signe de tension.

18. L'esprit doit être complètement absorbé dans l'écoute du son juste de l'air et dans le maintien ou rythme juste de respiration.

19. Chaque inspiration et chaque expiration doivent avoir la même durée.

20. L'inspiration et l'expiration ne doivent pas être forcées. On doit maintenir constamment un rythme lent et régulier.

21. Ensuite étendez-vous et faites Śavāsana (photo 592).

#### *Effets.*

Dans ce Prāṇāyāma, en raison de la pression sur les narines les poumons travaillent davantage que dans Ujjāyī. Dans Sūrya Bhedana ils sont remplis plus lentement, plus régulièrement et plus complètement que dans Ujjāyī. Sūrya Bhedana augmente le pouvoir de digestion, apaise et revigore les nerfs et dégage les sinus.

*Note.* Il arrive souvent que les deux conduits nasaux ne soient pas de la même largeur, l'un étant plus large que l'autre. Dans ce cas, la pression des doigts doit être ajustée. Dans certains cas, l'inspiration ne peut être faite que par la narine gauche, tandis que l'expiration sera faite par la narine droite. Avec le temps grâce à l'action des doigts, la narine droite se débouchera et l'inspiration à travers celle-ci deviendra possible.

*Recommandation.* Les personnes souffrant d'hypo-tension artérielle tireront un grand profit de ce Prāṇāyāma, mais celles qui souffrent d'hyper-tension artérielle ou de troubles cardiaques ne doivent pas retenir la respiration après l'inspiration (antara kumbhaka) en pratiquant ce Prāṇāyāma.

## 205. Nādī Śodhana Prāṇāyāma

Une Nādī est un organe tubulaire du corps, comme une artère ou une veine, destiné au passage du prāṇa ou énergie. Une nādī se compose des trois couches comme un fil électrique isolé. La couche interne est appelée sirā, la couche du milieu, damanī, et l'organe entier aussi bien que la couche externe est appelée nādī.

Sodhana signifie purifier, nettoyer ; l'objet de Nādī Śodhana Prāṇāyāma est donc la purification des nerfs. Une légère obstruction dans un conduit d'eau peut bloquer l'approvisionnement. Une légère obstruction dans les nerfs peut être un désagrément considérable et paralyser un membre ou un organe.



600

### *Technique.*

1. Suivez la technique donnée aux paragraphes 1 à 8 de Sūrya Bhedana Prāṇāyāma (photo 599).
2. Videz totalement les poumons par la narine droite. Contrôlez l'ouverture de la narine droite avec le bord intérieur du pouce droit, loin de l'ongle.
3. Maintenant, inspirez lentement, régulièrement et profondément par la narine droite, en contrôlant l'ouverture avec l'extrémité du pouce droit, près de l'ongle. Emplissez les poumons à fonds (pūraka). Pendant cette inspiration la narine gauche est complètement fermée par l'annulaire et l'auriculaire.
4. Après complète inspiration, bloquez la narine droite avec la pression du pouce et relâchez la pression de l'annulaire et de l'auriculaire sur la narine gauche. Réajustez-les sur le bord extérieur de la narine gauche et maintenez-le parallèle au septum. Expirez lentement, régulièrement et profondément par la narine gauche. Videz complètement les poumons (recaka). La pression doit être exercée depuis le bord intérieur de l'extrémité de l'annulaire et de l'auriculaire (loin des ongles).
5. Après complète expiration par la narine gauche, modifiez la pression en ajustant les doigts. Maintenant ce sont les extrémités de l'annulaire et l'auriculaire près des ongles qui exercent la pression.
6. Puis, inspirez par la narine gauche, lentement, régulièrement et profondément en remplissant les poumons à fond (pūraka).

7. Après complète inspiration par la narine gauche, bloquez-la et expirez par la narine droite en ajustant la pression du pouce droit sur la narine droite, comme il est précisé au paragraphe 2 ci-dessus (recaka).

8. Ceci termine un cycle de Nādī Śodhana Prāṇāyāma. Le rythme de respiration est donc le suivant :

- (a) expiration par la narine droite,
- (b) inspiration par la narine droite,
- (c) expiration par la narine gauche,
- (d) inspiration par la narine gauche,
- (e) expiration par la narine droite,
- (f) inspiration par la narine droite,
- (g) expiration par la narine gauche,
- (h) inspiration par la narine gauche,
- (i) expiration par la narine droite,
- (j) inspiration par la narine droite...et ainsi de suite.

Le stade (a) ci-dessus est préparatoire. Le premier cycle réel de Nādī Śodhana Prāṇāyāma commence au stade (b) et se termine au stade (e). Le second cycle commence au stade (f) et se termine au stade (i). Le stade (j) est une mesure de sécurité à observer à la fin des cycles afin d'éviter de s'essouffler, de suffoquer et de forcer le cœur.

9. Faites 8 à 10 cycles consécutifs comme ceux décrits ci-dessus. Cela prendra six à huit minutes.

10. L'inspiration et l'expiration doivent être de la même durée de chaque côté. Au début la durée sera inégale. Persévérez jusqu'à ce que l'égalité soit atteinté.

11. Après avoir atteint la maîtrise de l'égalité de durée et la précision de l'inspiration et de l'expiration de chaque côté, on peut commencer à essayer de retenir le souffle (antara kumbhaka) après l'inspiration.

12. Cette précision ne sera atteinte qu'après une longue pratique.

13. La rétention ne doit pas déranger le rythme et l'égalité de l'inspiration et expiration. Si l'un ou l'autre sont dérangés, abrégez la période de rétention ou bien ne retenez la respiration qu'une fois sur deux.

14. Pendant la rétention après l'inspiration pratiquez Mūla Bandha (voir le chapitre sur Bandha, Nādī et cakra).

15. N'essayez pas de retenir le souffle après l'expiration (bāhya kumbhaka, photo 600) avant d'avoir maîtrisé la rétention après l'inspiration (antara kumbhaka). Lorsque vous faites bāhya kumbhaka, pratiquez Uḍḍiyāna (photos 593 et 594) et Mūla Bandha.

16. La rétention et l'allongement de l'inspiration et de l'expiration ne doivent être expérimentés qu'avec l'aide et sous la surveillance d'un Guru.

17. Terminer toujours en vous étendant en Śavāsana (photo 592).

#### *Effets.*

En Nādī Śodhana, le sang reçoit une plus grande quantité d'oxygène que dans une respiration normale, de sorte que l'on se sent rafraîchi et les nerfs sont apaisés et purifiés. L'esprit devient calme et lucide.

*Note.* Au début, le corps transpire et tremble, les muscles des cuisses et des bras se crispent. Ces tensions doivent être évitées.

#### *Recommandations.*

1. Les personnes souffrant d'excès de tension artérielle ou de troubles cardiaques ne doivent jamais essayer de retenir leur respiration (kumbhka). Elles peuvent faire Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention (kumbhaka) et en tireront des effets très bénéfiques.

2. Les personnes souffrant d'hypo-tension artérielle peuvent faire ce Prāṇāyāma avec rétention *seulement* après l'inspiration (antara kumbhaka), avec des effets très bénéfiques.

## 206. *Bhastrikā Prāṇāyāma*

Bhastrikā est un soufflet de forge. Ici l'air est forcé à entrer et à sortir comme dans le soufflet du forgeron. D'où le nom. La technique est décrite ici en deux temps.

*Technique : 1er temps.*

1. Suivez la technique décrite aux paragraphes 1 et 2 de Ujjāyī.
2. Inspirez rapidement et énergiquement et expirez rapidement et fortement. Une inspiration et une expiration forment un cycle de Bhastrikā. Cela produit un bruit semblable à celui d'un soufflet.

3. Faites d'une seule traite, 10 à 12 cycles. Puis faites une lente et profonde inspiration comme dans Ujjāyī. Retenez la respiration en faisant Mūla Bandha pendant deux à trois secondes, puis expirez lentement et profondément comme dans Ujjāyī.

4. Cette façon de respirer, comme dans Ujjāyī, repose les poumons et le diaphragme et les prépare à de nouveaux cycles de Bhastrikā.

5. Refaites trois ou quatre séries de cycles de Bhastrikā alternant avec une respiration Ujjāyī.
6. Si le bruit de l'air diminue et que vous vous fatiguez, réduisez le nombre de cycles.

7. Après avoir terminé, couchez-vous en Šavāsana (photo 592).

*2e temps.*

1. Suivez la technique des paragraphes 1 et 2 de Ujjāyī.

2. Ajustez la pression du pouce et du doigt sur les narines en suivant la technique de Sūrya Bhedana.

3. Obturez la narine gauche complètement et ouvrez la droite partiellement.

4. Inspirez et expirez énergiquement à travers la seule narine droite en faisant 10 à 12 cycles de Bhastrikā comme dans le premier temps.

5. Fermez la narine droite. Ouvrez partiellement la narine gauche. Et refaites un même nombre de cycles de Bhastrikā.

6. Otez les doigts du nez.

7. Faites quelques respirations profondes comme dans Ujjāyī.

8. Recommencez trois ou quatre séries de cycles de chaque côté en alternant avec Ujjāyī.

9. Après avoir terminé, couchez-vous en Šavāsana (photo 592).

*Remarque.* — Le procédé ou kriyā de : 207 — Kapālabhāti (kapāla = crâne, bhāti = lumière, éclat) est une forme atténuée de Bhastrikā Prāṇāyāma. En Kapālabhāti, l'inspiration est lente, mais l'expiration est énergique. Il y a une fraction de seconde de rétention après chaque expiration. Faites quelques cycles de Kapālabhāti au lieu de Bhastrikā si les dernières respirations s'avèrent trop difficiles. Couchez-vous en Šavāsana après avoir terminé Kapālabhāti (photo 592).

*Effets.*

Bhastrikā et Kapālabhāti activent et fortifient le foie, la rate, le pancréas et les muscles abdominaux. Ceci améliore la digestion. Les sinus sont dégagés, les yeux rafraîchis et l'on se sent tout revigoré.

*Recommandations.*

1. Une locomotive est alimentée en charbon pour produire la vapeur qui permet de tirer le train. De même, Bhastrikā engendre le prāṇa qui active le corps tout entier. Un feu trop nourri fait exploser la chaudière. De la même façon, une pratique trop prolongée de Bhastrikā épouse l'organisme, car la respiration a une action extrêmement forte.

2. Les personnes de faible constitution qui n'ont pas une grande capacité pulmonaire doivent s'abstenir de pratiquer Bhastrikā ou Kapālabhāti.

3. Celles qui ont des problèmes d'oreilles ou d'yeux (otite, décollement de la rétine ou

glaucome) doivent également s'en abstenir.

4. Ne doivent pas non plus les pratiquer, les personnes qui ont une tension artérielle trop forte ou trop faible.

5. Si le nez se met à saigner ou si le sang se met à battre dans les oreilles et qu'elles deviennent douloureuses, arrêtez immédiatement de faire Bhastrikā ou Kapālabhāti.

6. Cessez de les pratiquer pendant quelques temps.

## 208. *Bhamarī Prāṇāyāma*

Bhamarī est une sorte de grande abeille noire.

*Technique.*

La technique de Bhamarī Prāṇāyāma est la même que celle de Ujjāyi. La différence est que dans Bhamarī, pendant l'expiration, on fait avec le nez un bruit semblable au bourdonnement des abeilles. Une fois le cycle terminé, couchez-vous en Śavāsana (photo 592).

*Effets.*

Ce bourdonnement dans Bhamarī Prāṇāyāma est utile dans le cas d'insomnie.

## 209. *Śītalī Prāṇāyāma* (photo 601)

Śītala signifie froid. Ce prāṇāyāma rafraîchit l'organisme, d'où le nom.



*Technique.*

1. Asseyez-vous en Padmāsana (photo 104), Siddhāsana (photo 84) ou Vīrāsana (photo 89).

2. Gardez le dos érigé et étiré et la tête levée. Faites Jñāna Mudrā avec les mains (voir le paragraphe 21 des recommandations pour le Prāṇāyāma). Ici, on ne fera pas Jālandhara Bandha

pendant l'inspiration, mais plus tard.

3. Ouvrez la bouche et arrondissez les lèvres en forme de « O ».

4. Soulevez et enroulez les ailes et l'extrémité de la langue, c'est-à-dire la partie qui est au contact des dents, des molaires aux incisives. La langue ressemblera à une feuille naissante sur le point de se dérouler (photo 601).

5. Faites saillir la langue ainsi enroulée en dehors de la bouche. Emplissez vos poumons complètement en aspirant l'air à travers le tube que forme la langue en produisant un son sifflant (sssssssa). L'air entre comme à travers une pipette ou une paille à soda. Lorsque les poumons sont pleins, rentrez la langue et fermez la bouche.

6. Abaissez la tête en pliant la nuque. Le menton doit venir se placer dans le creux qui se trouve entre les clavicules juste au-dessus du sternum. La tête est maintenant en position de Jālandhara Bandha.

7. Maintenant retenez votre respiration (antara kumbhaka) pendant cinq secondes, en pratiquant Mūla Bandha (voir le chapitre sur les Bandha, Nādī et Cakra).

8. Expirez lentement avec un bruit aspiré (hhuuuuuuuum) à travers le nez comme dans Ujjāyī.

9. Ceci termine un cycle de Śitalī Prāṇāyāma.

10. Relevez la tête et répétez le cycle pendant cinq à dix minutes.

11. Après avoir terminé, couchez-vous en Śavāsana (photo 592).

*Effets.*

Cela rafraîchit l'organisme et calme les yeux et les oreilles. Cette pratique est indiquée dans les cas de légère fièvre ou de crise hépathique. Elle active le foie et la rate, améliore la digestion et calme la soif.

*Recommandations.*

1. Les personnes souffrant d'excès de tension artérielle doivent omettre antara kumbhaka.

2. Ceux qui souffrent de maladie cardiaque doivent s'abstenir de faire Śitalī Prāṇāyāma dans les premiers temps.

## **210. Śitakārī Prāṇāyāma**

Śitakārī est ce qui provoque le froid. C'est une variation de Śitalī Prāṇāyāma.

*Technique.*

Là, la langue n'est pas enroulée. Les lèvres sont légèrement écartées, seul le bout de la langue dépasse entre les dents. La langue est à plat dans sa position normale. Suivez la même technique que dans Śitalī Prāṇāyāma.

*Effets.*

Les effets sont les mêmes que ceux de Śitalī Prāṇāyāma.

*Recommandations.*

Les personnes qui souffrent d'excès de tension artérielle ressentiront une plus grande fatigue dans Śitakārī que dans Śitalī Prāṇāyāma.

## **211. Sama Vṛtti Prāṇāyāma**

1. Sama signifie le même, identique, ou droit, entier, total et complet. Il signifie également, pareillement ou de la même manière.

2. Vṛtti signifie action, mouvement, fonction ou opération, le déroulement d'une gestion ou d'une méthode.

3. Dans le Sama Vṛtti Prāṇāyāma, on s'efforce, par conséquent, d'obtenir l'égalisation des trois temps de la respiration, à savoir, puraka ou l'inspiration, kumbhaka ou la rétention, et recaka ou l'expiration, dans tous les types de Prāṇāyāma. Si l'un d'eux dure cinq secondes, les autres temps doivent également durer cinq secondes.

4. Cette valeur de cinq secondes doit être respectée à travers tous les cycles de respiration d'un quelconque type de Prāṇāyāma comme Ujjāyī, Sūrya Bhedana, Nāḍī Śodhana, Śitalī, etc.

#### *Recommandations.*

5. Au commencement, Sama Vṛtti Prāṇāyāma doit être limité à l'inspiration (pūraka) et à l'expiration (recaka).

6. Réussissez d'abord à obtenir l'égalité de temps entre pūraka et recaka, puis essayez seulement antara kumbhaka (réception de la respiration après une inspiration complète).

7. Commencez les antara kumbhaka progressivement. Au commencement, les rapports de durée entre pūraka, antara kumbhaka et recaka doivent être comme : 1-½-1. Augmentez très lentement les proportions jusqu'à : 1-½-1. Et une fois cela bien établi, essayez : 1-¾-1. Ce n'est qu'après avoir maîtrisé cela que vous pouvez augmenter la proportion d'antara kumbhaka jusqu'à atteindre le rapport : 1-1-1.

8. Ne faites pas de bāhya kumbhaka (arrêt de la respiration après une expiration complète) avant d'avoir réalisé le rapport cherché : 1-1-1, entre pūraka, antara kumbhaka et recaka.

9. Si tout l'air est chassé des poumons, le vide ainsi créé à l'intérieur et la pression atmosphérique à l'extérieur feront subir aux poumons un énorme effort. C'est pourquoi il faut éviter dans les débuts de faire à la fois antara kumbhaka et bāhya kumbhaka.

10. Pratiquez antara kumbhaka et bāhya kumbhaka séparément ou alternativement. Au commencement, il est bon de pratiquer les kumbhaka en les intercalant entre deux ou trois cycles de profonde respiration ne comportant que pūraka et recaka. Par exemple, faites deux ou trois cycles de respiration profonde et un cycle d'antara kumbhaka. Puis faites deux ou trois cycles de respiration profonde suivi d'un cycle de bāhya kumbhaka. Commencez avec 3 antara kumbhaka et bāhya kumbhaka, et augmentez très progressivement le nombre de kumbhaka.

## **212. Viṣama Vṛtti Prāṇāyāma**

1. Viṣama possède, parmi de nombreuses autres significations, celle de difficile et irrégulier.

2. Viṣama Vṛtti Prāṇāyāma est ainsi appelé parce qu'on ne maintient pas la même durée entre l'inspiration, l'expiration et la rétention. Cela provoque des ruptures de rythme et ces variations de proportion engendrent des difficultés et un certain danger pour l'élève.

3. Dans ce type de Prāṇāyāma, si l'inspiration complète prend cinq secondes, la respiration sera interrompue pendant vingt secondes (antara kumbhaka), et l'expiration prendra dix secondes, c'est-à-dire en suivant les proportions : 1-4-2. Au commencement, l'élève aura du mal à garder le rythme jusqu'au bout de l'expiration, mais cela s'arrange toujours avec la pratique.

4. Réciproquement, si l'inspiration dure dix secondes la respiration est interrompue pendant vingt secondes et l'expiration prend cinq secondes, selon les proportions : 2-4-1.

5. Ensuite, on peut faire varier les durées de telle façon que si l'inspiration dure vingt secondes, on fera dix secondes de rétention et l'expiration devra durer cinq secondes, en suivant ainsi les proportions : 4-2-1.

6. En un cycle de prāṇayama, on peut adopter les proportions : 1-2-4, 2-4-1, et 4-1-2. Puis la suite de ces trois rapports est comptée comme un seul cycle de Prāṇāyāma.

7. Si l'on fait également Bāhya kumbhaka (réception de la respiration après une expiration complète et avant une nouvelle inspiration) le nombre de combinaisons de proportions est encore plus grand.

8. Si l'on fait varier les proportions de cette façon dans les méthodes de prāṇāyāma appelées : viloma, anuloma et pratiloma (décris ci-dessous), en partant des variétés élémentaires de prāṇāyāma comme Ujjāyī, Sūrya Bhedana, Nāḍī Śodhana, Bhramari, Śitalī, et Śitakāri, le nombre

des combinaisons possibles devient astronomique.

9. Aucun mortel ne pourrait les faire toutes en une seule vie.

10. Le chemin de Viṣama Vṛtti Prāṇāyāma est semé de dangers. C'est pourquoi vous ne devez pas chercher à le pratiquer de vous-même sans la surveillance personnelle d'un maître ou d'un Guru expérimenté.

11. A cause des ruptures de rythme causées par les variations de proportion entre l'inspiration, la rétention et l'expiration, tous les éléments de l'organisme, et particulièrement les systèmes respiratoire et nerveux, sont surmenés et sollicités à l'excès.

12. Les recommandations données pour Sama Vṛtti Prāṇāyāma (211), à propos de la pratique de kumbhaka dans les paragraphes 5 à 10, s'appliquent plus encore à Viṣama Vṛtti Prāṇāyāma.

13. On commence maintenant à mieux comprendre combien est vraie l'affirmation de Svātmārāma dans le second chapitre de la *Hatha Yoga Pradīpikā* : « Le Prāṇā doit être dompté plus lentement et plus progressivement que les lions, les éléphants ou les tigres (selon ses capacités et ses limitations physiques) ; sinon, il tuera celui qui pratique. »

### VILOMA, ANULOMA ET PRATILOMA PRĀṄĀYĀMA

Sama Vṛtti et Viṣama Vṛtti Prāṇāyāma concernent le maintien d'une certaine proportion entre les temps pris par l'inspiration, la rétention et l'expiration.

Les types de Prāṇāyāma appelés Viloma, Anuloma et Pratiloma concernent les techniques et méthodes d'inspiration et d'expiration. Dans Viloma, l'inspiration et l'expiration ne se font pas d'une manière continue, mais par étapes, avec plusieurs pauses. Dans Anuloma, l'inspiration se fait par les deux narines comme dans Ujjāyī et l'expiration se fait alternativement par l'une ou l'autre des narines comme dans Nāḍī Śodhana. Dans Pratiloma, les inspirations se font alternativement par l'une ou l'autre des narines tandis que l'expiration se fait par les deux narines comme dans Ujjāyī.

## **213. *Viloma Prāṇāyāma***

Loma signifie poil. La particule vi dénote la négation, la privation. Viloma signifie donc à rebrousse-poil, à contre-fil, contre l'ordre naturel des choses.

Dans Viloma Prāṇāyāma, l'inspiration ou l'expiration ne se font pas de façon continue, ininterrompue, mais sont entrecoupées de plusieurs pauses. Par exemple, s'il faut quinze secondes d'inspiration continue pour remplir les poumons ou quinze secondes d'expiration continue pour les vider d'air, on fera, dans Viloma, une pause de deux secondes chaque fois que l'on aura inspiré ou expiré pendant trois secondes. Ainsi la durée totale de l'inspiration ou de l'expiration sera allongée jusqu'à vingt-cinq secondes. La technique donnée ci-dessous se fait en deux phases distinctes.

*Technique : Phase I.*

1. Viloma Prāṇāyāma peut être fait soit dans une posture assise, soit en étant couché.

2. Si vous êtes assis, gardez le dos droit, abaissez la tête vers le buste de façon à ce que le menton s'appuie dans le creux situé entre les clavicules au sommet du sternum. C'est Jālandhara Bandha. Placez les mains en Jñāna Mudrā (voir les recommandations pour le Prāṇāyāma, paragraphe 21).

3. Inspirez pendant deux secondes, puis cessez pendant deux secondes en retenant votre respiration, inspirez de nouveau pendant deux secondes, retenez de nouveau votre respiration pendant deux secondes et continuez comme cela jusqu'à ce que les poumons soient complètement remplis.

4. Maintenant, retenez votre respiration pendant cinq à dix secondes (antara kumbhaka) selon votre capacité, en pratiquant Mūla Bandha.

5. Pendant les pauses de l'inspiration, pratiquez Mūla Bandha.

6. Expirez lentement et profondément comme dans Ujjāyī en produisant un son aspiré (huuuuum). Pendant l'expiration, relâchez le Mūla Bandha.

7. Ceci termine un cycle de la première phase de Viloma Prāṇāyāma.

8. Faites en une seule traite, dix à quinze cycles de cette première phase.

#### *Phase II.*

9. Reposez-vous pendant une minute ou deux.

10. Puis faites une inspiration profonde sans aucune pause comme dans Ujjāyī en produisant un son sifflant (sssssssssa), et en gardant le menton au sommet du sternum. Emplissez complètement les poumons.

11. Retenez votre respiration pendant cinq à dix secondes (antara kumbhaka) en maintenant la contraction de Mūla Bandha.

12. Expirez pendant deux secondes et cessez de respirer pendant deux secondes. De nouveau, expirez pendant deux secondes et cessez de respirer pendant deux secondes et continuez ainsi jusqu'à ce que les poumons soient vides.

13. Pendant les pauses, continuez de pratiquer Mūla Bandha.

14. Ceci termine un cycle de la seconde phase de Viloma Prāṇāyāma.

15. Faites une série de 10 à 15 de ces cycles.

16. Ceci termine Viloma Prāṇāyāma.

17. Puis, étendez-vous en Śavāsana (photo 592).

#### *Effets.*

La première phase de Viloma Prāṇāyāma est bénéfique pour ceux qui souffrent de tension artérielle trop faible. La seconde phase est bénéfique pour ceux qui souffrent d'excès de tension artérielle.

#### *Recommandations.*

1. La seconde phase ne doit être pratiquée qu'en position couchée par les personnes qui ont un excès de tension artérielle.

2. Les personnes atteintes de maladies cardiaques ne doivent pas le pratiquer avant d'avoir maîtrisé le Prāṇāyāma en Nāḍī Śodhana et en Ujjāyī.

## **214. Anuloma Prāṇāyāma**

Anu signifie avec, dans le sens ou relié, ou encore : dans une séquence ordonnée. Anuloma signifie donc, selon un échelonnement régulier, dans le sens du poil (loma = poil), selon le fil ou selon l'ordre naturel. Dans Anuloma Prāṇāyāma, l'inspiration se fait par les deux narines et l'expiration se fait alternativement par l'une ou l'autre des narines.

#### *Technique.*

1. Asseyez-vous dans une position confortable comme Padmāsana (photo 104), Siddhāsana (photo 84) ou Vīrāsana (photo 89).

2. Maintenez le dos érigé et étiré. Abaissez la tête vers le buste et placez le menton dans le creux situé entre les clavicules au-dessus du sternum. C'est le Jālandhara Bandha.

3. Inspirez profondément par les deux narines comme dans Ujjāyī jusqu'à ce que les poumons soient tout à fait remplis.

4. Retenez votre respiration après l'inspiration (antara kumbhaka) pendant cinq à dix secondes selon votre capacité en pratiquant Mūla Bandha.

5. Portez votre main droite au nez comme dans Sūrya Bhedana Prāṇāyāma, relâchez le Mūla Bandha et expirez lentement par la narine droite partiellement ouverte en obturant complètement la

narine gauche. Videz entièrement les poumons, puis abaissez la main.

6. Inspirez par les deux narines jusqu'à ce que les poumons soient pleins, comme au paragraphe 3.

7. Retenez votre respiration après inspiration (antara kumbhaka) pendant cinq à dix secondes selon votre capacité en maintenant le Mūla Bandha. Les rétentions dont il est question au paragraphe 4 et à ce paragraphe doivent être de la même durée.

8. De nouveau, portez la main droite au nez. Relâchez le Mūla Bandha et obturez complètement la narine droite. Puis en laissant la narine gauche partiellement ouverte, expirez lentement et profondément pour vider entièrement les poumons.

9. Ceci termine un cycle d'Anuloma Prāṇāyāma.

10. Faites une série de 5 à 8 cycles.

11. Puis, étendez-vous en Śavāsana (photo 592).

*Effets.*

Les effets sont les mêmes que ceux d'Ujjāyī, Nādī Śodhana et Sūrya Bhedana.

*Recommandations.*

1. Dans Anuloma Prāṇāyāma, l'expiration dure plus longtemps que l'inspiration. Cela conduit à une variation du rythme de la respiration. C'est difficile et cela ne doit être pratiqué que par des élèves avancés.

2. Les personnes souffrant d'excès de tension artérielle ou de maladies cardiaques et de troubles nerveux ne doivent pas le pratiquer car les effets peuvent en être désastreux.

## 215. *Pratiloma Prāṇāyāma*

Prati signifie opposé. Ce type de Prāṇāyāma est le contraire de Anuloma. Dans celui-là, l'inspiration se fait alternativement par l'une ou l'autre narine et l'expiration se fait par les deux narines comme dans Ujjāyī.

*Technique.*

1. Asseyez-vous dans une position confortable comme Padmāsana (photo 104), Siddhāsana (photo 84) ou Vīrāsana (photo 89).

2. Gardez le dos érigé et étiré. Abaissez la tête vers le buste. Placez le menton dans le creux situé entre les clavicules juste au-dessus du sternum. C'est le Jālandhara Bandha.

3. Allongez le bras gauche. Posez le dos du poignet gauche sur le genou gauche. Faites Jñāna Mudrā avec la main gauche (voir 203, 3).

4. Pliez le bras droit au coude. Laissez tomber l'index et le majeur vers la paume. Rapprochez l'annulaire et l'auriculaire du pouce (photo 598).

5. Placez le pouce droit sur l'aile droite du nez juste en dessous de l'os, placez l'auriculaire et l'annulaire droits sur l'aile gauche du nez juste en dessous de la courbe formée par le tissu adipeux des narines.

6. Appuyez avec l'auriculaire et l'annulaire sur l'aile gauche du nez pour obturer complètement la narine gauche.

7. Appuyez avec le pouce droit sur le tissu adipeux de façon à rendre l'extérieur de la narine parallèle à la partie inférieure du cartilage de la cloison nasale (septum).

8. Le pouce est plié à sa dernière articulation et l'extrémité du pouce doit être placée au bon angle par rapport à la cloison nasale (photo 599).

9. Maintenant, inspirez lentement et profondément en contrôlant l'ouverture de la narine droite avec l'extrémité du pouce la plus proche de l'ongle. Remplissez les poumons au maximum (pūraka).

10. Puis fermez la narine droite de sorte que les deux narines soient maintenant obturées.

11. Retenez votre respiration pendant environ cinq à dix secondes (antara kumbhaka) et maintenez le Mūla Bandha.

12. Abaissez la main droite. Relâchez la contraction de Mūla Bandha. Expirez lentement et profondément comme dans Ujjāyī (203) jusqu'à ce que les poumons soient complètement vidés.

13. De nouveau, amenez la main droite vers le nez. Inspirez lentement et profondément par la narine gauche partiellement ouverte en gardant la narine droite complètement fermée.

14. Emplissez vos poumons au maximum.

15. Retenez la respiration pendant cinq à dix secondes en faisant Mūla Bandha. Les rétentions (antara kumbhaka) après l'inspiration par l'une et l'autre narines doivent être de la même durée.

16. Laissez tomber la main droite, relâchez le Mūla Bandha, expirez lentement et profondément, en évacuant totalement l'air des poumons comme dans Ujjāyī.

17. Ceci termine un cycle de Pratiloma Prāṇāyāma.

18. Faites une série de 5 à 8 cycles.

19. Puis, étendez-vous en Śavāsana (photo 592).

*Effets.*

Les effets sont les mêmes que ceux d'Ujjāyī, Nādī Śodhana et Sūrya Bhedana.

*Recommandations.*

1. Ici, comme dans Anuloma, il y a une variation du rythme respiratoire car l'inspiration est plus longue que l'expiration. Ce type de Prāṇāyāma difficile ne doit, par conséquent, être pratiqué que par des élèves avancés.

2. Les personnes souffrant d'hypertension artérielle, de maladies cardiaques et de troubles nerveux ne doivent pas le pratiquer car les effets seraient désastreux.

## **216. Sahita et Kevala Kumbhaka Prāṇāyāma**

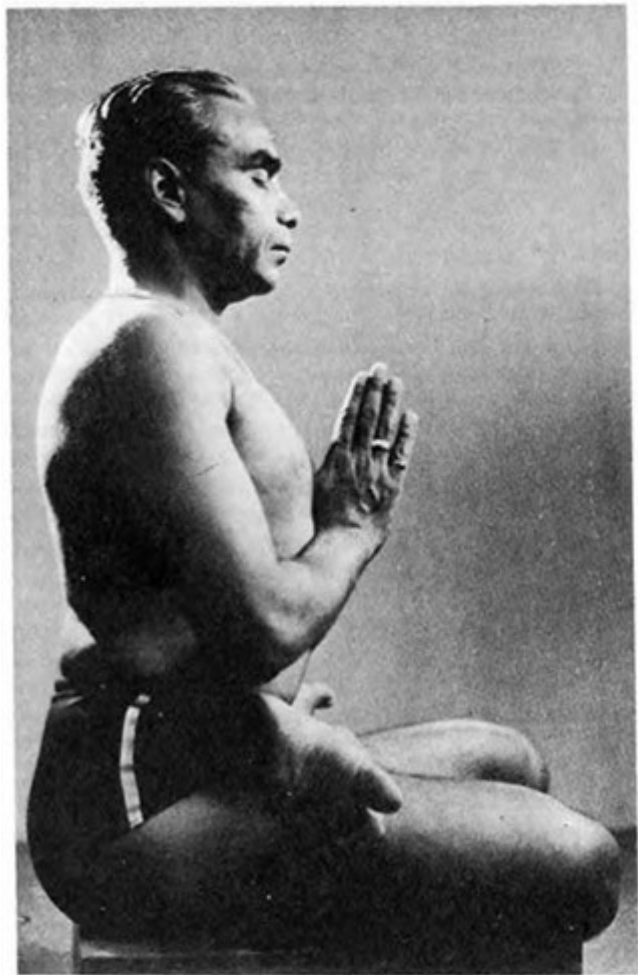
Sahita signifie accompagné par, associé avec ou ensemble.

Lorsque le Prāṇāyāma est pratiqué en faisant intentionnellement et délibérément les rétentions : bāhya et antara Kumbhaka, cela s'appelle Sahita Kumbhaka Prāṇāyāma.

Kevala signifié isolé, pur, absolu et parfait. Quand la pratique de kumbhaka devient *instinctive*, cela s'appelle Kevala Kumbhaka.

Quand l'élève a maîtrisé kevala kumbhaka, il s'est isolé du monde et est en accord avec l'infini. Il a obtenu un peu de contrôle sur l'un des éléments les plus subtils et les plus puissants qui peut s'infiltrer dans la plus petite fissure aussi bien que se répandre dans le ciel immense. Son esprit est complètement absorbé dans Prāṇa et il devient aussi libre que Prāṇa lui-même.

Comme le vent purifie l'atmosphère de la fumée et des impuretés, le Prāṇāyāma extirpe les impuretés du corps et de l'esprit. Alors, dit Patañjali, le FEU DIVIN intérieur s'embrase dans toute sa gloire et l'esprit devient propre à la concentration (dhāraṇā) et à la contemplation (dhyāna). (*Yoga Sūtra*, chapitre II, versets 52 et 53). Long est le chemin... Lentement les ténèbres sont chassées par l'aurore.



602

## APPENDICE I : COURS D'ĀSANA

Je divise les āsana en trois groupes : élémentaire, moyen et supérieur. Je donne les séries d'āsana dans l'ordre à suivre l'entraînement, ainsi que le temps que cela prend, en moyenne, pour les maîtriser dans ces trois cours.

(Les chiffres entre parenthèses après le nom des āsana sont les numéros des photos)

### COURS N° I

#### *Première et deuxième semaine*

Tādāsana (1); Vṛkṣāsana (2); Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Vīrabhadrāsana I & II (14 et 15); Pārvottānāsana (26); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Śavāsana (592).

#### *3e et 4e semaine*

Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Vīrabhadrāsana I & II (14 et 15); Parivṛtta Trikoṇāsana (6 et 7); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I (33 et 34); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Śavāsana (592).

#### *5e et 6e semaine*

Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Vīrabhadrāsana I & II (14 et 15); Parivṛtta Trikoṇāsana (6 et 7); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I (33 et 34); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) pendant cinq minutes en Śavāsana (592).

#### *7e semaine*

Améliorez les āsana et augmentez le temps pendant lequel vous tenez chaque posture.

#### *8e semaine*

Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Parivṛtta Trikoṇāsana (6 et 7); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I & II (33 et 34, 35 et 36); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) pendant cinq minutes en Śavāsana (592).

#### *9e et 10e semaine*

Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Parivṛtta Trikoṇāsana (6 et 7); Parivṛtta Pārvakonāsana (10 et 11); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I & II (33 et 34, 35 et 36); Parighāsana (39); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Karpādāsana (246); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Jāṭhara Parivartanāsana (274 et 275); Ujjāyī Prāṇāyāma avec Antara Kumbhaka (Section 203) pendant cinq minutes en Śavāsana (592).

#### *11e et 12e semaine*

Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Parivṛtta Trikoṇāsana (6 et 7); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Parivṛtta Pārvakonāsana (10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I & II (33 et 34, 35 et 36); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Parighāsana (39); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Karpādāsana (246); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Jāṭhara Parivartanāsana (274 et 275); Ujjāyī Prāṇāyāma avec Antara Kumbhaka (Section 203) en Śavāsana (592).

### *13e semaine*

Reprenez les mêmes postures et devenez ferme dans votre entraînement quotidien. Ceux qui trouveront difficile de maîtriser tous les āsana de cette période peuvent continuer de les pratiquer pendant plusieurs autres semaines.

### *14e et 15e semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Utthita et Parivṛtta Trikoṇāsana (4 et 5, 6 et 7); Utthita et Parivṛtta Pārvakonāsana (8 et 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I & II (33 et 34, 35 et 36) Pādānguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Parighāsana (39); Śalabhāsana ou Makarāsana (60 ou 62); Dhanurāsana (63); Bhujāṅgāsana I (73); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Karṇapīdāsana (246); Supta Koṇāsana (247); Pārvā Halāsana (249); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Jāṭhara Parivartanāsana (274 et 275); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Daṇḍāsana (77); Paśchimottānāsana (160); Ujjāyī Prāṇāyāma avec Antara Kumbhaka (Section 203) en Savāsana (592).

### *16e et 17e semaine (observez le changement dans l'ordre des āsana)*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Utthita et Parivṛtta Trikoṇāsana (4, 5, 6 et 7); Utthita et Parivṛtta Pārvakonāsana (8, 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I & II (33 et 34, 35 et 36); Pādānguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Ūrdhva Prasārita Ekapādāsana (49); Utkatāsana (42); Parighāsana (39); Uṣṭrāsana (41); Śalabhāsana ou Makarāsana (60 ou 62); Dhanurāsana (63); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Bhujāṅgāsana I (73); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Vīrāsana (86); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Karṇapīdāsana (246); Supta Koṇāsana (247); Pārvā Halāsana (249); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Pārvāikapāda Sarvāngāsana (251); Jāṭhara Parivartanāsana (274 et 275); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Paśchimottānāsana (160); Pūrvottānāsana (171); Savāsana (592); Siddhāsana (84). Ujjāyī Prāṇāyāma (sans rétention) (Section 203) en Siddhāsana.

### *18e semaine*

Recommencez les postures.

Si les postures debout vous paraissent maintenant suffisamment faciles, vous pouvez ne les faire qu'un jour sur deux ou deux fois par semaine.

### *19e à 21e semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Pārvā Śīrṣāsana (202 et 203); Ekapāda Śīrṣāsana (208 et 209); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Sālamba Sarvāngāsana II (235); Nirālamba Sarvāngāsana I (236); Nirālamba Sarvāngāsana II (237); Halāsana (244); Karṇapīdāsana (246); Supta Koṇāsana (247); Pārvā Halāsana (249); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Pārvāikapāda Sarvāngāsana (251); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Jāṭhara Parivartanāsana (275); Cakrāsana (280 à 283); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Utkatāsana (42); Uṣṭrāsana (41); Vīrāsana (89); Śalabhāsana (60); Dhanurāsana (63); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Bhujāṅgāsana I (73); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Marīchyāsana I & II (144, 146 et 147); Ubhaya Pādānguṣṭhāsana (167); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168); Paśchimottānāsana (160); Pūrvottānāsana (171); Bharadwajāsana I & II (297, 298, 299 et 300); Mālāsana II (322); Baddha Koṇāsana (102); Savāsana (592); Ujjāyī Prāṇāyāma sans Kumbhaka ou rétention (Section 203) en Siddhāsana (84).

### *22e à 25e semaine*

Suivez la série des postures jusqu'à Cakrāsana (280 à 283) comme dans la 19e semaine. Puis : Śalabhāsana (60); Dhanurāsana (63); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Bhujāṅgāsana I (73); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Marīchyāsana I & II (144, 146 et 147); Paśchimottānāsana (160); Ubhaya Pādānguṣṭhāsana (167); Ūrdhva Mukha

Paśchimottānāsana I (168); Lolāsana (83); Gomukhāsana (80); Siṁhāsana I (109); Padmāsana (104); Parvatāsana (107); Tolāsana (108); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Uṣṭrāsana (41); Utkaṭāsana (42); Uttānāsana (48); Bharadwajāsana I & II (297, 298, 299 et 300); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Mālāsana II (322); Baddha Koṇāsana (102); Śavāsana (592); Ujjāyī Prāṇāyāma sans rétention (Section 203) en Siddhāsana (84).

#### *26e à 30e semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Pārśva Śīrṣāsana (202 et 203); Ekapāda Śīrṣāsana (208 et 209); Ūrdhva Padmāsana (211); Piṇḍāsana en Śīrṣāsana (218); Sālamba Sarvāṅgāsana I & II (223 et 235); Nirālamba Sarvāṅgāsana I & II (236 et 237); Halāsana (244); Karṇapīdāsana (246); Supta Koṇāsana (247); Pārśva Halāsana (249); Ekapāda Sarvāṅgāsana (250); Pārśvaikapāda Sarvāṅgāsana (251); Ūrdhva Padmāsana (261); Piṇḍāsana en Sarvāṅgāsana (269); Jaṭara Parivartanāsana (275); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Marīchyāsana I (144); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168); Gomukhāsana (80); Lolāsana (83); Siṁhāsana I (109); Padmāsana (104); Parvatāsana (107); Tolāsana (108); Matsyāsana (113); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Baddha Koṇāsana (102); Adho Mukha Svānāsana (75); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Uṣṭrāsana (41); Utkaṭāsana (42); Uttānāsana (48); Garuḍāsana (56); Śavāsana (592); Ujjāyī Prāṇāyāma avec Antara Kumbhaka (Section 203) en Siddhāsana (84), ou en Vīrāsana (89) ou en Padmāsana (104).

Lorsque vous faites les postures debout, supprimez les variations de Śīrṣāsana et de Sarvāṅgāsana et faites le reste. Si vous n'avez pas encore maîtrisé Padmāsana, essayez de le faire en continuant les āsana pendant plusieurs semaines. On peut en ajouter au programme si on peut le faire sans effort.

A ceux qui se content de ce premier cours, je donne maintenant un court cycle de leçons en trois jours qui leur apportera chaque fois qu'ils le pratiqueront, un grand profit pour le corps et l'harmonie de l'esprit.

#### *Premier jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) pendant 10 minutes; Sālamba Sarvāṅgāsana I (223) pendant 10 minutes; Halāsana (244) pendant 5 minutes; Jaṭara Parivartanāsana (275) pendant une demi-minute de chaque côté; Paripūrṇa Nāvāsana (78) pendant une minute; Ardha Nāvāsana (79) pendant 20 à 30 seconds; Paśchimottānāsana (160) pendant 3 à 5 minutes; Marīchyāsana III (303 et 304) pendant 30 seconds de chaque côté; Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312) pendant 30 seconds de chaque côté. S'il vous est difficile de faire Marīchyāsana III ou Ardha Matsyendrāsana I, faites alors Bharadwajāsana I et II (297, 298, 299 et 300). Parvatāsana (107); pendant une minute; Matsyāsana (113) pendant 20 à 30 seconds; Śalabhbhāsana (60) pendant 20 à 30 seconds; Dhanurāsana (63) pendant 30 seconds; Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); pendant 20 à 30 seconds; Adho Mukha Svānāsana (75) pendant une minute; Uttānāsana (48) pendant 1 à 2 minutes; Śavāsana (592) pendant 5 minutes et Nādī Śodhana Prāṇāyāma en Padmāsana (104) ou en Vīrāsana (89) ou en Siddhāsana (84) avec rétention pendant 10 minutes et 6 Uddīyāna (Section 201), puis de nouveau Śavāsana (592).

#### *Deuxième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) pendant 10 minutes; Pārśva Śīrṣāsana (202 et 203) pendant 20 seconds de chaque côté; Ekapāda Śīrṣāsana (208 et 209) pendant 10 à 15 seconds de chaque côté; Ūrdhva Padmāsana (211) pendant 20 seconds; Piṇḍāsana en Śīrṣāsana (218) pendant 30 seconds; (faites tout cet ensemble d'une seule traite). Sālamba Sarvāṅgāsana I (223) pendant 8 à 10 minutes; Sālamba Sarvāṅgāsana II (235) pendant 30 seconds; Nirālamba Sarvāṅgāsana I & II (236 et 237) pendant 30 seconds chacun; Halāsana (244) pendant 5 minutes; Karṇapīdāsana (246) pendant 30 seconds; Supta Koṇāsana (247) pendant 20 seconds; Pārśva Halāsana (249) pendant 20 seconds de chaque côté; Ekapāda Sarvāṅgāsana (250) pendant 15 seconds de chaque côté; Pārśvaikapāda

Sarvāngāsana (251) pendant 15 seconds de chaque côté; Ūrdhva Padmāsana (261) pendant 20 seconds; Piṇḍāsana en Sarvāngāsana (269) pendant 20 seconds; (tout cela doit être fait d'une seule traite). Jaṭara Parivartanāsana (275) pendant 15 seconds de chaque côté; Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279) pendant 15 seconds dans chaque position; Mahāmudrā (125) pendant 20 à 30 seconds de chaque côté; Jānu Śīrṣāsana (127), Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135), Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139), Marīchyāsana I & II (144, 146 et 147) pendant 20 seconds de chaque côté pour tous ces āsana; Paśchimottānāsana (160) pendant 3 minutes; Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168) pendant une minute; Marīchyāsana III (303 et 304) pendant une demi-minute de chaque côté; Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312) pendant une demi-minute de chaque côté; Baddha Konāsana (102) pendant une minute; Uttānāsana (48) pendant 2 minutes; Śavāsana (592) pendant 5 minutes. Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) ou Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) pendant 8 minutes dans un āsana confortable quel qu'il soit, et terminez avec Śavāsana (592).

### *Troisième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) pendant 10 minutes; Uthitta Trikonāsana (4 et 5) pendant une demi-minute de chaque côté; Parivṛtta Trikonāsana (6 et 7) pendant une demi-minute de chaque côté; Utthitta Padvakonāsana et Parivṛtta Pārvakonāsana (8, 9, 10 et 11) pendant vingt seconds de chaque côté; Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17) pendant quinze seconds de chaque côté; Ardha Chandrāsana (19) pendant vingt seconds de chaque côté; Pārvottānāsana (26) pendant trente seconds de chaque côté; Prasārita Pādottānāsana I (33 et 34), Pādāṅguṣṭhāsana (44) pendant trente seconds; Pādahastāsana (46) pendant trente seconds; Uttānāsana (48) pendant une minute; Ūrdhva Prasārita Ekapādāsana (49) pendant quinze seconds de chaque côté; Garuḍāsana (56) pendant dix seconds de chaque côté; Utkaṭāsana (42) pendant quinze seconds; Parighāsana (39) pendant quinze seconds de chaque côté; Uṣṭrāsana (41) pendant vingt seconds; Bhujāṅgāsana I (73) pendant vingt à trente seconds; Vīrāsana (89), Supta Vīrāsana (96) et Paryankāsana (97) pendant trente à quarante seconds pour chaque āsana; Padmāsana (104), Parvatāsana (107), Tolāsana (108); Matsyāsana (113) pendant trente seconds pour chaque āsana; Gomukhāsana (80) pendant quinze seconds de chaque côté; Lolāsana (83) pendant quinze seconds; Simhāsana I (109) pendant vingt seconds; Paśchimottānāsana (160) pendant trois à cinq minutes; Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) ou Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) pendant quinze minutes sans rétention et Śavāsana (592) pendant cinq minutes.

Puis on peut reprendre les āsana dans le même ordre pendant les trois jours suivants et se reposer le dimanche ou ne faire que Śīrṣāsana I (184) pendant dix minutes; Sālamba Sarvāngāsana I (223) pendant dix minutes; Halāsana (244) pendant cinq minutes; Paśchimottānāsana (160) pendant cinq minutes et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) pendant quinze minutes avec rétention à l'inspiration et enfin Śavāsana (592) pendant cinq minutes.

Si on a l'impression que le nombre des āsana et leur durée ont augmenté, on peut en adapter le nombre et le rythme à ses possibilités. Faites Śavāsana (592) après Prāṇāyāma.

Ne faites Antarka Kumbhaka (rétention après inspiration) que lorsque vous avez maîtrisé l'art de l'inspiration et de l'expiration profondes sans aucune saccade.

Ne faites pas les āsana et le Prāṇāyāma d'une seule traite. Cela peut vous demander trop d'effort et vous fatiguer.

Si vous faites le Prāṇāyāma le matin, faites les āsana le soir ou une demi-heure après le Prāṇāyāma.

Ne faites jamais d'āsana immédiatement après le Prāṇāyāma, mais on peut pratiquer le Prāṇāyāma après les āsana si on est encore d'attaque.

Ceux qui veulent faire la salutation au soleil (sūryanamaskar) et se développer les bras et la poitrine, peuvent faire la séquence suivant d'āsana, en faisant au commencement 6 cycles complets et en augmentant progressivement ce nombre selon leur capacité.

*Āsana Façon de respirer* 1. Tādāsana (1) Inspiration 2. Uttānāsana (47 et 48) et sautez en, Expiration, inspiration 3. Chaturaṅga Dāṇḍāsana (66 et 67) Expiration 4. Ūrdhva Mukha Svānāsana (74) et revenez en, Inspiration 5. Chaturaṅga Dāṇḍāsana (66 et 67) Expiration, inspiration 6. Adho

Mukha Svānāsana (75) et de là sautez en, Expiration

7. Uttānāsana (47 et 48) et de nouveau en, Inspiration

8. Tādāsana (1) Expiration   *Liste des āsana importants du cours I*

Utthita Trikoṇāsana (4 et 5); Parivṛtta Trikoṇāsana (6 et 7); Utthita Pārśvakonāsana (8 et 9); Parivṛtta Pārśvakonāsana (10 et 11); Vīrabhadrāsana I & III (14 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārvottānāsana (26); Prasārita Pādōttānāsana I (33 et 34); Uṣṭrāsana (41); Uttānāsana (48); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Adho Mukha Svānāsana (75); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Siddhāsana (84); Vīrāsana (89); Baddha Koṇāsana (102); Padmāsana (104); Matsyāsana (113); Jānu Śīrṣāsana (127); Paśchimottānāsana (160); Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāngāsana I (223); Halāsana (244); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); et Śavāsana (592).

Si ces āsana sont maîtrisés, les autres āsana de ce cours viendront d'eux-mêmes, même sans entraînement régulier.

## COURS N° II

### *31e à 35e semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Ūrdhva Daṇḍāsana (188); Pārśva Śīrṣāsana (202 et 203); Parivṛttaikapāda Śīrṣāsana (206 et 207); Ekapāda Śīrṣāsana (208 et 209); Pārśvaikapāda Śīrṣāsana (210); Ūrdhva Padmāsana (211); Pārśva Ūrdhva Padmāsana (215 et 216); Piṇḍāsana en Śīrṣāsana (218); Sālamba Sarvāngāsana I & II (223 et 235); Nirālamba Sarvāngāsana I & II (236 et 237); Halāsana (244); Karṇapīḍāsana (246); Supta Koṇāsana (247); Pārśva Halāsana (249); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Pārśvaikapāda Sarvāngāsana (251); Ūrdhva Padmāsana (261); Piṇḍāsana en Sarvāngāsana (269); Pārśva Piṇḍāsana (270 et 271); Setubandha Sarvāngāsana (259); Ekapāda Setubandha Sarvāngāsana (260); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Cakrāsana (280 à 283); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Uṣṭrāsana (41); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96) Paryankāsana (97); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141 et 142); Marīchyāsana I (144); Paśchimottānāsana (160); Baddha Padmāsana (118); Yoga Mudrāsana (120); Parvatāsana (107); Kukkutāsana (115); Garbha Piṇḍāsana (116); Tout le cycle de Padmāsana peut être fait d'une seul traite. Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Baddha Koṇāsana (102); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Pārśva Dhanurāsana (64 et 65); Uttānāsana (48); Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention après l'inspiration et pendant 10 minutes et Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) en Śavāsana (592).

### *36e à 40e semaine*

Suivez la séquence ci-dessus pour Sālamba Śīrṣāsana, Sālamba Sarvāngāsana et leurs variations, jusqu'à Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Utthita et Parivṛtta Trikoṇāsana (4 et 5, 6 et 7); Utthita et Parivṛtta Pārśvakonāsana (8 et 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I & III (14 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārvottānāsana (26); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Utthita Hasta Pādāṅguṣṭhāsana (23); Ardha Baddha Padmottānāsana (52); Vātāyanāsana (58); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Janu Śīrṣāsana (132); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Krounchāsana (141 et 142); Marīchyāsana I (144); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana II (170); Baddha Padmāsana (118); Yoga Mudrāsana (120); Kukkutāsana (115); Garbha Piṇḍāsana (116); Simhāsana II (110); Matsyāsana (113); Baddha Koṇāsana (102); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Uttanapadāsana (292); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Pārśva Dhanurāsana (64 et 65); Ūrdhva Dhanurāsana I (482); Śavāsana (592); Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) pendant 5 minutes; Sūrya Bhedana Prāṇāyāma (Section 204) pendant 5 minutes avec rétention après l'inspiration; Uddīyāna (Section 201) pendant 8 cycles.

### *40e à 44e semaine*

Consolidez toutes les postures en vous concentrant sur les āsana qui ne faisaient par partie

du premier cours.

#### *45e à 50e semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Śīrṣāsana II (192); Sālamba Śīrṣāsana III (194 et 195); Buddha Hasta Śīrṣāsana (198); Mukta Hasta Śīrṣāsana (200 et 201); Pārvī Śīrṣāsana (202 et 203); Parivṛttaikapāda Śīrṣāsana (206 et 207); Ekapāda Śīrṣāsana (208 et 209); Pārvīvaikapāda Śīrṣāsana (210); Īrdhva Padmāsana (211); Pārvī Īrdhva Padmāsana (215 et 216); Piṇḍāsana en Śīrṣāsana (218); Sālamba Sarvāngāsana I & II (223 et 235); Nirālamba Sarvāngāsana I & II (236 et 237); Halāsana (244); Karṇapīdāsana (246); Supta Konāsana (247); Pārvī Halāsana (249); Ekapāda Sarvāngāsana (250); Pārvīvaikapāda Sarvāngāsana (251); Pārvī Sarvāngāsana (254); Setubandha Sarvāngāsana (259); Ekapāda Setubandha Sarvāngāsana (260); Īrdhva Padmāsana (261); Pārvī Īrdhva Padmāsana (264 et 265); Piṇḍāsana en Sarvāngāsana (269); Pārvī Piṇḍāsana (270 et 271); Supta Pādānguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Krounchāsana (141 et 142); Ākarna Dhanurāsana (173 et 175); Buddha Padmāsana (118); Yoga Mudrāsana (120); Kukkutāsana (115); Garbha Piṇḍāsana (116); Goraksāsana (117); Simhāsana II (110); Matsyāsana (113); Supta Vīrāsana (96); Bhekāsana (100); Buddha Konāsana (102); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Marīchyāsana III (303 et 304); Marīchyāsana IV (305); Mālāsana I (321); Uttanapadāsana (292); Īrdhva Dhanurāsana I (482) 6 fois et Śavāsana (592).

(Toutes les variations de Śīrṣāsana peuvent être faites d'une seule traite en restant 10 à 15 seconds de chaque côté, sauf pour Śīrṣāsana I (184) dans lequel vous devez rester pendant 5 minutes. Restez également en Sālamba Sarvāngāsana I (234) et Halāsana (244) pendant 5 minutes chacun et dans les variations, 15 seconds de chaque côté. Faties Paśchimottānāsana (160) pendant 3 à 5 minutes et le reste des āsana pendant 15 à 20 seconds.)

Faites Nāḍī Śodhana (Section 205) avec Antara Kumbhaka ou rétention à l'inspiration pendant 10 minutes, Bhastrikā (Section 206) pendant trois minutes et Uddiyāna (593 et 594) 8 fois.

#### *51e à 54e semaine*

Faites les āsana importantes du premier cours et perfectionnez-vous dans ceux du second. Certaines seront maîtrisées rapidement, mais d'autres prendront plus de temps. Ajuster donc le programme à vos possibilités.

#### *55e à 60e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādānguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Īrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Īrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168); Ākarna Dhanurāsana (173 et 175); Bhujapīdāsana (348); Kūrmāsana (363 et 364); Supta Kūrmāsana (368); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Padmāsana et ses variations (104 à 120) et Supta Vajrāsana (124); Bhekāsana (100); Buddha Konāsana (102); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Mālāsana I (321); Pāśāsana (328 et 329); Uttanapadāsana (292); Setubandhāsana (296); Īrdhva Dhanurāsana II (486) douze fois en suivant la technique II de la description de cet āsana; Uttānāsana (48); Śavāsana (592); Prāṇāyāma comme indiqué plus haut, plus commencez la méditation en Siddhāsana (84), Vīrāsana (89), Buddha Konāsana (103) ou Padmāsana (104).

#### *61e à 65e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218). Si vous avez maîtrisé Sālamba Śīrṣāsana II & III (192, 194 et 195), Buddha Hasta Śīrṣāsana (198) et Mukta Hasta Śīrṣāsana (200 et 201), vous pouvez les supprimer de votre entraînement quotidien; pratiquez-les tout de même de temps à autre pour garder votre sens de l'équilibre dans ces postures. Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271, sauf 267); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādānguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Ākarna Dhanurāsana (173 et 175); Kūrmāsana (363 et 364); Supta Kūrmāsana (368); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Bhujapīdāsana (348); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Ekaḥasta Bhujāsana (344); Dvihasta Bhujāsana (345); Adhomukha Vṛkṣāsana (359 — contre le mur); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Pāśāsana (328 et 329);

Uttanapadāsana (292); Setubandhāsana (296); Ūrdhva Dhanurāsana pendant 12 à 15 fois comme indiqué pour la 55e semaine; Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Faites le Prāṇāyāma comme indiqué précédemment et augmentez la durée de l'inspiration, de la rétention après inspiration, de l'expiration ; augmentez également le nombre de cycles et terminez par la méditation dans les postures indiquées plus haut.

#### *66e à 70e semaine*

Śīrṣāsana I et ses variations (184 à 218, sauf 192, 194, 195, 198 et 200-201); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Mayūrāsana (354); Padma Mayūrāsana (355); Nakrāsana (68 à 71); Sālamba Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Jaṭāra Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Uttanapadāsana (292); Setubandhāsana (296); Ūrdhva Dhanurāsana (486); à partir de Vṛkṣāsana (359) 12 fois et remontez en Tāḍāsana (1); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Pāśāsana (328 et 329); Bhujapīdāsana (348); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Bakāsana (406); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Kūrmāsana (363 et 364); Supta Kūrmāsana (368); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Baddha Koṇāsana (102); Bhekāsana (100); Supta Vīrāsana (96); Śavāsana (592).

#### *71e à 73e semaine*

Faites comme indiqué pour la 66e semaine mais au moment de faire Ūrdhva Dhanurāsana (486), ajouter Ekapāda Ūrdhva Dhanurāsana (501 et 502) et continuez avec Marīchyāsana III (303 et 304) et la suite. Faites le Prāṇāyāma comme indiqué ci-dessus et après Uddīyāna, ajoutez Nauli (Section 202) 6 à 8 fois et terminez par la méditation.

#### *74e à 78e semaine*

Refaites tous les āsana des Cours I et II.

#### *Liste des āsana importants du cours II*

Utthita Hasta Pādāṅguṣṭhāsana (23); Vātāyanāsana (58); Nakrāsana (68 à 71); Bhekāsana (100); Simhāsana II (110); Garbha Piṇḍāsana (116); Yoga Mudrāsana (120); Supta Vajrāsana (124); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Krounchāsana (141 et 142); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Ūrdhva Daṇḍāsana (188); Śīrṣāsana et Sarvāngāsana et variations; Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Setubandhāsana (296); Pāśāsana (328 et 329); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Bhujapīdāsana (348); Mayūrāsana (354); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Kūrmāsana (363 et 364); Supta Kūrmāsana (368); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Bakāsana (406); et Ūrdhva Dhanurāsana (486).

Pour ceux qui aiment faire les āsana des cours I et II, j'indique maintenant une méthode hebdomadaire pour les pratiquer.

#### *Premier jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218 sauf 192, 194-5, 198, 200-1); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Paśchimottānāsana (160); Utthita et Parivṛtta Trikoṇāsana (4 et 5, 6 et 7); Utthita et Parivṛtta Pārśvakoṇāsana (8 et 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Utthita Hasta Pādāṅguṣṭhāsana (23); Pārśvottānāsana (26); Prasārita Pādottānāsana I et II (33 et 34, 35 et 36); Ardha Buddha Padmottānāsana (52); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Marīchyāsana II, III et IV (144-6, 303-4, 305); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāśāsana (328 et 329); Ūrdhva Dhanurāsana (486) 12 fois; Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) pendant 15 minutes et méditation pendant 5 minutes.

#### *Deuxième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Mayūrāsana (354); Padma Mayūrāsana (355); Nakrāsana (68 à 71); Śalabhbāsana ou Makarāsana (60 ou 62); Dhanurāsana (63); Pārśva Dhanurāsana (64 et 65); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Bhujaṅgāsana I (73); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Sālamba Sarvāngāsana et ses

variations (234 à 271 sauf 267); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Cakrāsana (280 à 283); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Utkaṭāsana (42); Uṣṭrāsana (41); Parighāsana (39); Garuḍāsana (56); Vātāyanāsana (58); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Pāśāsana (328 et 329); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et Skandāsana (371 et 372); Ūrdhva Dhanurāsana (486) 15 fois et Śavāsana (592); Uddīyāna (Section 201) et Nauli (Section 202) 8 fois chacun. Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) avec rétention après l'inspiration, pendant dix minutes et méditation pendant cinq minutes.

#### *Troisième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana (184) 10 minutes; Sarvāṅgāsana I (234) 10 minutes; Halāsana (244) 5 minutes; Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141 et 142); Marīchyāsana I (144); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et Skandāsana (371 et 372); Ūrdhva Dhanurāsana (486) 15 fois et Ekapāda Ūrdhva Dhanurāsana une fois (501 et 502); Uttānāsana (48) et Śavāsana (592). Sūrya Bhedana Prāṇāyāma (Section 204) 10 minutes; Ujjāyī (Section 203) 5 minutes; Bhastrikā (Section 206) 3 minutes et méditation 5 minutes.

#### *Quatrième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218 sauf 192, 194-5, 198, 200 et 201); Sālamba Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Paśchimottānāsana (160) pendant 5 minutes; Padmāsana et ses variations (104 à 124); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Baddha Koṇāsana (102); Kūrmāsana (363 et 364) pendant une minute chaque; Supta Kūrmāsana (368) 3 minutes; Ekapāda Śīrṣāsana (371) une minute de chaque côté; Skandāsana (372) 30 seconds de chaque côté; Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Pāśāsana (328 et 329); Uttanapadāsana (292); Setubandhāsana (296); Ūrdhva Dhanurāsana (486) 12 fois en restant 20 seconds à chaque fois; Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (avec rétention après l'inspiration) (Section 205) pendant 15 minutes et méditation aussi longtemps que vous le pouvez dans un des āsana indiqué plus haut.

#### *Cinquième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sālamba Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Kūrmāsana (363 et 364); Supta Kūrmāsana (368); Bhujapīdāsana (348); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Mayūrāsana et Padma Mayūrāsana (354 et 355); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Bakāsana (406); Lolāsana (83); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Adho Mukha Svānāsana (75); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Nakrāsana (68 à 71); Ūrdhva Dhanurāsana pendant 15 à 20 fois (486); Śavāsana (592). Prāṇāyāma et méditation comme au 3e jour.

#### *Sixième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) 15 minutes. Ūrdhva Daṇḍāsana (188) 1 minute; Sālamba Sarvāṅgāsana I (234) 10 minutes; Halāsana (244) 5 minutes; Paśchimottānāsana (160) 5 minutes; Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168) 1 minute; Paripūrṇa Nāvāsana (78) 1 minute; Ardha Nāvāsana (79) 30 seconds; Supta Vīrāsana (96) 3 à 5 minutes; Krounchāsana (141 et 142) 20 seconds de chaque côté; Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368) pendant 1 minute chaque; Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312) 30 seconds de chaque côté; Pāśāsana (328 et 329) 1 minute chaque côté; Adho Mukha Vṛkṣāsana (359) 1 minute; Mayūrāsana (354) 1 minute; Ūrdhva Dhanurāsana (486) 6 fois en restant chaque fois 20 à 30 secondes; Śavāsana (592) pendant 10 à 15 minutes.

(Là où la durée n'est pas indiquée, on doit le faire selon ses possibilités et le temps dont on dispose)

#### *Septième jour de la semaine*

Vous pouvez reposer ou ne faire que les Prāṇāyāma de toutes les sortes. Uddiyāna (Section 201) et Nauli (Section 202), 8 fois each.

### COURS N° III

Ce cours est essentiellement pour ceux qui veulent persévéérer et aller plus loin et qui ont une dévotion suffisante pour la Science du Yoga.

#### 79e à 84e semaine

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218 sauf 192, 194-5, 198, 200-1); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Bhairavāsana (375); Yoganidrāsana (391); Bhujapīdāsana (348); Bakāsana (406); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); Mayūrāsana (354); Marīchyāsana III (303 et 304); Ardha Matsyendrāsana I (311 et 312); Pāsāsana (328 et 329); Ardha Matsyendrāsana II (330 et 331); Setubandhāsana (296); Ěrdhva Dhanurāsana (486) 8 fois; Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ekapāda Ěrdhva Dhanurāsana (501 et 502); Uttānāsana (48); Savāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) 10 minutes et méditation 5 minutes en Siddhāsana (84) ou Vīrāsana (89) ou Padmāsana (104) ou Baddha Konāsana (102).

#### 85e à 90e semaine

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Jatara Parivartanāsana (275); Ěrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Anantāsana (290); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141 et 142); Marīchyāsana I (144); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Upaviṣṭha Konāsana (151); Baddha Konāsana (102); Baddha Padmāsana (118); Yoga Mudrāsana (120); Kukkutāsana (115); Garbha Piṇḍāsana (116); Simhāsana II (110); Goraksāsana (117); Matsyāsana ou Supta Vajrāsana (113 ou 124); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Bhekāsana (100); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Yoganidrāsana (391); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Bhairavāsana (375); Skandāsana (372); Chakorāsana (379 et 380); Bhujapīdāsana (348); Bakāsana (406); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Mayūrāsana (354); Ardha Matsyendrāsana I & II (311-12 et 330-1); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāsāsana (328 et 329); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ěrdhva Dhanurāsana (486) 8 fois et Savāsana (592). Faites le Prāṇāyāma comme à la 79e semaine.

#### 91e à 94e semaine

Faites les āsana importants de cours I et II, ainsi que tous ceux qui viennent d'être ajoutés dans le cours III en incluant également Śīrṣāsana, Sarvāngāsana et leurs variations.

#### 95e à 100e semaine

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Yoganidrāsana (391); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Bhairavāsana (375); Skandāsana (372); Chakorāsana (379 et 380); Pīnchā Mayūrāsana (357); Śayanāsana (358); Mayūrāsana (354); Hamsāsana (356); Bhujapīdāsana (348); Bakāsana (406); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Vasiṣṭhāsana (398); Viśvāmitrāsana (403); Ěrdhva Dhanurāsana (486) 8 fois de suite, en étirant à fond les jambes et les bras (487) à chaque fois pour supprimer la raideur du dos; Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516) pendant une minute; Kapotāsana (507); Ardha Matsyendrāsana I & II (311-12 et 330-1); Pāsāsana (328 et 329); Uttānāsana (48); Savāsana (592). Prāṇāyāma comme précédemment.

#### 101e à 108e semaine

Comme pour la 95e semaine, mais faites Viparīta Daṇḍāsana (516) à partir de Sālamba Śīrṣāsana I (184), puis revenez en Śīrṣāsana I en lançant vos jambes en arrière. Pour beaucoup, cette période sera trop courte pour acquérir la maîtrise de Viparīta Daṇḍāsana. Dans ce cas, concentrez-vous sur cet āsana en passant moins de temps pour les autres.

#### 109e à 125e semaine

Suivez le cours de la 95e semaine. Ajoutez Viparīta Daṇḍāsana (516) comme ci-dessus et

apprenez Viparīta Cakrāsana (488 à 499) en le faisant quinze fois par jour d'une seule traite. C'est un āsana difficile et il faut de la persévérence pour le perfectionner. Si vous ne pouvez pas le faire pendant cette période, ne perdez pas courage et continuez le travail pendant plusieurs semaines supplémentaires.

#### *126e à 130e semaine.*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Ūrdhvā Kukkuṭāsana (419); Bakāsana (410) à partir de Śīrṣāsana II (192); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357) en faisant suivre ces quatre āsana de Ūrdhvā Dhanurāsana (486); et Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Bhujapīdāsana (348); Aṣṭāvakraśāna (342 et 343); Mayūrāsana (354); Hamsāsana (356); Vasiṣṭhāsana (398); Kaśyapāsana (399 et 400); Viśvāmitrāsana (403); Sālamba Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana (363 et 364); Supta Kūrmāsana (368); Yoganidrāsana (391); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Bhairavāsana (375); Kalabhairavāsana (378); Chakorāsana (379 et 380); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516) à partir de Śīrṣāsana (184); Kapotāsana (507); Viparīta Cakrāsana (488 à 499) 6 fois; Ardha Matsyendrāsana I & II (311-12 et 330-1); Pāsāsana (328 et 329); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme précédemment avec méditation.

#### *131e à 136e semaine*

Revenez aux cours I et II et faites Ūrdhvā Kukkuṭāsana (419); Yoganidrāsana (391); Viparīta Cakrāsana (488 à 499) 15 fois; Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516) et Kapotāsana (507).

*Note.* Viparīta Cakrāsana (488 à 499) est un āsana qui demande beaucoup d'énergie ; ceci fait que l'on peut ne pas être capable de faire le Prāṇāyāma quotidiennement. Dans ce cas, alternez, un jour après l'autre, le Prāṇāyāma avec Śīrṣāsana et Sarvāngāsana et leurs variations. Également, si votre corps est raide et que vous n'arrivez pas à suivre le programme qui vous est donné ci-dessus, alors répartissez les āsana sur un plus grand nombre de semaines selon votre convenance. Tant que vous n'aurez pas amélioré ces postures en flexion arrière, vous ne pourrez guère avancer dans les autres āsana difficiles. Il se peut également que les personnes de plus de trente-cinq ans aient du mal à maîtriser Viparīta Cakrāsana en si peu de temps. J'ai de nombreux élèves de tous âges et certains apprennent plus vite que les autres. Mais il n'y a pas de limite d'âge pour ces āsana.

#### *137e à 142e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Ūrdhvā Kukkuṭāsana (419); Bakāsana (410) à partir de Śīrṣāsana II (192); Pārśva Bakāsana (412); Gālavāsana (427 et 428); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); Mayūrāsana (354); Vasiṣṭhāsana (398); Kaśyapāsana (399 et 400); Viśvāmitrāsana (403); Sālamba Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271 sauf 267); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Yoganidrāsana (391); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Bhairavāsana (375); Kalabhairavāsana (378); Dūrvāsāsana (383); Ruchikāsana (384); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516) à partir de Śīrṣāsana I (184) et retour en Śīrṣāsana; Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (507); Viparīta Cakrāsana (488 à 499) 12 fois; Ardha Matsyendrāsana I & II (311-12 et 330-1); Pāsāsana (328 et 329); Uttānāsana (48); Śavāsana (592); Prāṇāyāma comme précédemment avec méditation.

#### *143e à 145e semaine*

Reprenez le programme de la 137e semaine jusqu'à Ruchikāsana (384) et ajoutez Viranchyāsana I & II (386-7 et 388) et continuez avec Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516) et la suite.

S'il vous est possible d'ajouter les différentes méthodes de Prāṇāyāma exposées en troisième partie, faites-le. Dans ce cas, faites le Prāṇāyāma tôt le matin; les āsana difficiles dans la matinée et seulement Śīrṣāsana et Sarvāngāsana et leurs variations dans la soirée. Si vous n'avez pas le temps, faites le Prāṇāyāma le matin et les āsana, le soir.

#### *146e à 155e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Ūrdhvā Kukkuṭāsana (419); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Gālavāsana (427 et 428); Ekapāda Gālavāsana (432 et 433); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); en terminant ces āsana par Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Vasiṣṭhāsana (398); Kaśyapāsana (399 et 400); Viśvāmitrāsana (403); Sālamba Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttāna Padma Mayūrāsana (267); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287);

Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana (371); Skandāsana (372); Buddhāsana (373); Kapilāsana (374); Bhairavāsana (375); Kalabhairavāsana (378); Chakorāsana (379 et 380); Dūrvāsāsana (383); Ruchikāsana (384); Viranchyāsana I & II (386 et 388); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Tittibhāsana (395); Ardha Matsyendrāsana I & II (311-12 et 330-1); Pāsāsana (328); Ardha Matsyendrāsana III (332 et 333); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (512) Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana (521); Cakrabandhāsana (524); Śavāsana (592). Prāṇāyāma : Ujjāyī (Section 203) ou Sūrya Bhedana (Section 204) ou Nādī Śodhana (Section 205) avec rétention à l'inspiration (Antara Kumbhaka); Uddīyāna (Section 201) 8 fois; Nauli (Section 202) 8 fois et méditation pendant 5 à 10 minutes.

#### *156e à 160e semaine*

Refaites les āsana importants des cours I et II, puis ceux que vous avez appris jusqu'à présent dans le cours III.

#### *161e à 165e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Gālavāsana (427 et 428); Ekapāda Gālavāsana (432 et 433); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I (441); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357) en terminant chaque āsana par Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Bhujapīdāsana (348); Vasiṣṭhāsana (398); Viśvāmitrāsana (403); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et variations (371 à 384); Dvipāda Śīrṣāsana et Tittibhāsana (393 et 395); Yoganidrāsana (391); Ardha Matsyendrāsana I, II & III (311-12, 330-1 et 332-3); Pāsāsana (328); Yogadandāsana (456); Supta Bhekāsana (458).

#### *166e à 175e semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) pendant 10 minutes; Sālamba Sarvāngāsana I (234) pendant 10 minutes; Halāsana (244) pendant 5 minutes; Jatāra Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Gālavāsana (427); Ekapāda Gālavāsana (432); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); en terminant chaque āsana par Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Yoganidrāsana (391); Yogadandāsana (456); Supta Bhekāsana (458); Mūlabandhāsana (462 et 463); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II (521 et 522); Cakrabandhāsana (524); Kapotāsana (512); Laghuvajrāsana (513); Ardha Matsyendrāsana I, II & III (311, 330 et 332); Pāsāsana (328); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme précédemment.

#### *176e à 180e semaine*

Reprenez le programme de la 166e semaine, ajoutez Pārśva Kukkuṭāsana (424 et 425) après ūrdhva Kukkuṭāsana (419), et Paripūrṇa Matsyendrāsana (336 et 339) après Pāsāsana (328).

Il se peut que Paripūrṇa Matsyendrāsana (336 et 339) soit plus long à maîtriser que je ne le prévois. On doit tenter de faire cet āsana tous les jours sans se soucier des échecs. Si vous ne pouvez pas maîtriser les āsana donnés jusqu'à maintenant dans le cours III, dans le temps préconisé, étalez-les sur plusieurs semaines supplémentaires.

Comme les autres āsana demandent des années pour être maîtrisés, je ferai mon possible pour donner un résumé permettant une pratique quotidienne de tous ces āsana.

#### *Premier jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) pendant 8 à 10 minutes; Sālamba Sarvāngāsana I (234) pendant 10 minutes; Halāsana (244) pendant 5 minutes; Jatāra Parivartanāsana (274); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Bhujapīdāsana (348); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); Mayūrāsana (354); Hamsāsana (356); ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424 et 425); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); Gālavāsana (427); Ekapāda Gālavāsana (432) et terminez chaquun de ces āsana par

Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) 10 minutes, Uddīyāna (Section 201) 8 fois et Nauli 8 fois (Section 202).

#### *Deuxième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Jatara Parivartanāsana (274); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Tiriang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141); Marīchyāsana I & II (144 et 146); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Paśchimottānāsana (160); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Baddha Koṇāsana (102); Vīrāsana (89); Vātāyanāsana (58); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Gomukhāsana (80); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I (168); Yoganidrāsana (391); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme précédemment avec Bhastrikā (Section 206) et Śitalī (Section 209).

#### *Troisième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); toutes les postures debout (4 à 36); Dhanurāsana (63); Śalabhbāsana (60); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Ākarna Dhanurāsana (173 et 175); Uttanapadāsana (292); Setubandhbāsana (296); Marīchyāsana III & IV (303 et 305); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Mayūrāsana (354); Yoganidrāsana (391); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (512); Viparīta Cakrāsana (488 à 499) 8 fois en une seule traite; Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Prāṇāyāma selon ses capacités, sans efforts.

#### *Quatrième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Piñchā Mayūrāsana (357); Śayanāsana (358); Mayūrāsana (354); Hamsāsana (356); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et variations (371 à 384); Viranchyāsana I & II (386 et 388); Yoganidrāsana (391); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II (521 et 523); Cakrabandhbāsana (524); Laghuvajrāsana (513); Kapotāsana (512); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention pendant 15 minutes et méditation en Siddhbāsana (84) ou en Padmāsana (104).

#### *Cinquième jour de la semaine*

Sālamba Śīrṣāsana I (184) pendant 10 minutes; Sālamba Sarvāngāsana I (234) pendant 10 minutes; Halāsana (244) pendant 5 minutes; Paśchimottānāsana (160) pendant 5 minutes; Vasiṣṭhāsana (398); Kaśyapāsana (399); Viśvāmitrāsana (403); Ūrdhva Kukkutāsana (429); Pārśva Kukkutāsana (424 et 425); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kounḍinyāsana (438); Ekapāda Kounḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); (tous ces āsana d'équilibre étant faits d'une seule traite) Yogadandāsana (456); Mūlabandhbāsana (462); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (512); Paśchimottānāsana (160) pendant 5 minutes; Uttānāsana (48) pendant 3 minutes; Śavāsana (592) pendant 5 minutes; Ujjāyī Prāṇāyāma pendant 10 minutes.

#### *Sixième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160) pendant 5 minutes; Yoganidrāsana (391) une minute pour chaque façon de placer les jambes; Dvipāda Śīrṣāsana (393) une minute pour chaque variation; Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I, II & III (311, 330 et 332); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336 et 339); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II (521 et 523); Kapotāsana (512); et 6 Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Śavāsana (592).

#### *Septième jour de la semaine*

Resposez-vous complètement ou faites seulement le Prāṇāyāma.

#### *181e à 190e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Ūrdhva

Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); Vasiṣṭhāsana (398); Viśvāmitrāsana (403); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et variations (371 à 384); Yoganidrāsana (391); Dvipāda Śīrṣāsana et Tittibhāsana (393 et 395); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (326); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II (521 et 523); Kapotāsana (512); Laghuvajrāsana (513); Ekapāda Rajakapotāsana I (542); Hanumānāsana (475 et 476); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) pendant 20 minutes.

#### *191e à 200e semaine*

Śīrṣāsana (184); Sarvāṅgāsana (234); Halāsana (244); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451) en terminant chaque āsana par Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II (521 et 523); Cakrabandhāsana (524); Kapotāsana (512); Ekapāda Rājakapotāsana I (542); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Vasiṣṭhāsana (398); Viśvāmitrāsana (403); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363-4 et 368); Yoganidrāsana (391); Ekapāda Śīrṣāsana et variations (371 à 384); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Kandāsana (470); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme ci-dessus.

#### *201e à 225e semaine*

Suivez le programme de la 191e semaine jusqu'à Ekapāda Rājakapotāsana I (542) et ajoutez Ekapāda Rājakapotāsana II (545); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Bhujāṅgāsana II (550); Rājakapotāsana (551); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Yoganidrāsana (391); Śīrṣāsana (393); Paśchimottānāsana (160); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme précédemment.

#### *226e à 250e semaine*

Suivez le programme de la 200e semaine jusqu'à Rājakapotāsana (551); ajoutez Vṛśchikāsana I & II (537 et 538); Gheraṇḍāsana I & II (561 et 564); Kapinjalāsana (567) et continuez à partir d'Hanumānāsana (475) sur le même programme.

#### *251e à 275e semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I (441); Ekapāda Bakāsana I et Ekapāda Bakāsana II avec Ekapāda Kouṇḍinyāsana II (442) en terminant chaque āsana par Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana, Maṇḍalāsana, Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II d'une seule traite (516, 525 à 535, 521 et 523); Kapotāsana (512); Vṛśchikāsana I (537); Bhujāṅgāsana II (550); Rājakapotāsana (551); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Gheraṇḍāsana I & II (561 et 564); Ekapāda Rājakapotāsana I, II, III & IV (542, 545, 546 et 547); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (580); Naṭarājāsana (590 et 591); puis prenez la suite du programme de la 200e semaine à partir de Hanumānāsana (475).

#### *276e à 300e semaine*

Suivez le programme de la 251e semaine jusqu'à Ekapāda Rājakapotāsana I (542); Puis faites Vālakhilyāsana (544); Ekapāda Rājakapotāsana II, III et IV (545, 546 et 547); Śirṣapādāsana (570); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana et Viparīta Śalabhbhāsana (580, 581 et 584) ensemble d'une seule traite, puis passez en ūrdhva Dhanurāsana (486) pour faire Tiriang Mukhottānāsana (586); Natarājāsana (590 et 591). Puis suivez le programme de la 200e semaine à partir d'Hanumānāsana (475) et faites le Prāṇāyāma comme précédemment.

Au début, nombreux sont ceux qui cessent la progression à partir des exercices de la 166e

semaine. Mais, par la ténacité et un entraînement continu, on peut maîtriser chaque āsana et prāṇāyāma recommandé dans ce livre. Lorsque j'ai appris moi-même, cela m'a pris quatre années de dur travail pendant lesquelles l'optimisme et le pessimisme se partageaient également. Lorsque vous aurez atteint et maîtrisé la 166e semaine de ce cours, je vous demande en toute sincérité de persévérer dans le travail que vous avez entrepris, heureux de ce que vous avez atteint et ne désespérant jamais devant tout échec passager. Cependant, cela demande à la plupart des gens plus de temps que je ne l'ai indiqué pour faire tous ces āsana avec confort et facilité. Lorsque vous aurez perfectionné tous ceux qui sont donnés dans ce cours III, vous pourrez les répartir dans un cours hebdomadaire comme indiqué ci-dessous. Alors, grâce à un entraînement quotidien, apprenez à rester maître dans tous.

#### *Premier jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Bhujapīdāsana (348); Aṣṭāvakrāsana (342 et 343); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I (441); Ekapāda Bakāsana I (446); Ekapāda Bakāsana II avec Ekapāda Kouṇḍinyāsana II (451 avec 442); Gālavāsana (427); Ekapāda Gālavāsana (432); en terminant chaque āsana par Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); Mayūrāsana (354); Paśchimottānāsana (160) pendant 5 minutes; Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma pendant 15 minutes; Ujjāyī Prāṇāyāma avec Antara Kumbhaka 8 fois; Méditation en Padmāsana (104) ou Siddhāsana (84) pendant 5 minutes.

#### *Deuxième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Supta Pādānguṣṭhāsana (285 à 287); Jatara Parivartanāsana (274); Paśchimottānāsana (160); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Viranchyāsana I & II (386 et 388); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Yoganidrāsana (391); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme précédemment avec 8 fois Uḍḍiyāna et 8 fois Nauli.

#### *Troisième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ekapāda Viparīta Danḍāsana I & II (521 et 523); Cakrabandhāsana (524); Kapotāsana (512); Laghuvajrāsana (513); Vṛśchikāsana I (537); Bhujāṅgāsana II (550); Rājakapotāsana (551); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Gherāṇḍāsana I & II (561 et 564); Ekapāda Rājakapotāsana I & II (542 et 545); Vālakhilyāsana (544); Śirṣapādāsana (570) et Gaṇḍa Bheruṇḍāsana, Viparīta Śalabhāsana et Tiriang Mukhottānāsana (580, 581, 584 et 586) tous ensemble; Paśchimottānāsana (160); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention pendant 10 à 15 minutes.

#### *Quatrième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Yoganidrāsana (391); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Śavāsana (592). Prāṇāyāma comme le premier jour de la semaine.

#### *Cinquième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I (441); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); Ekapāda Kouṇḍinyāsana II (442); Gālavāsana (427); Ekapāda Gālavāsana (432); tous ces āsana étant faits d'une seul traite sans passer par Ūrdhva Dhanurāsana (486); Vasiṣṭhāsana (398); Kaśyapāsana (399); Viśvāmitrāsana (403); Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (512);

Vṛśchikāsana I (537); Rājakapotāsana (551); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Śirṣapādāsana (570); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (580 et 581); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention pendant 15 minutes.

*Sixième jour de la semaine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Yoganidrāsana (391); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (512); Vṛśchikāsana I (537); Rājakapotāsana (551); Ekapāda Rājakapotāsana I (542); Vālakhilyāsana (544); Śirṣapādāsana (570); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (580 et 581); Uttānāsana (48); Śavāsana (592). Nādī Śodhana Prāṇāyāma, Ujjāyī Prāṇāyāma avec rétention après inspiration et 8 fois Uddīyāna.

*Septième jour de la semaine*

Repos complet ou bien seulement Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāṅgāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention pendant 30 minutes.

## APPENDICE II : SÉRIES D'ĀSANA POUR SOIGNER DIFFÉRENTES MALADIES

J'ai indiqué ici des séries d'āsana permettant de soigner différentes affections et maladies fonctionnelles ou organiques basés sur ce que j'ai appris avec mes élèves pendant 25 années d'enseignement.

J'ai donné toute une série d'āsana pour chaque maladie. Je vous recommande donc d'avoir recours aux conseils d'un professeur expérimenté et de les choisir selon vos propres capacités, la souplesse de votre corps et votre constitution. En pratiquant les āsana, il est important de faire usage de bon sens et de surveiller les réactions de votre corps, et de ce fait de juger par vous-même du temps pendant lequel vous restez dans les postures.

### *Acidité*

Utthita Trikonāsana (4 et 5); Parivṛtta Trikonāsana (6 et 7); Utthita Pārvakonāsana (8 et 9); Parivṛtta Pārvakonāsana (10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārvottānāsana (26); Pādānguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Sālamba Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sālamba Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Jaṭara Parivartanāsana (275); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Paśchimottānāsana (160); Marīchyāsana I, II & III (144, 146 et 303); Ardha Matsyendrāsana I, II & III (311, 330 et 332); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Yoganidrāsana (391); Salabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Bhujāṅgāsana I (73); Mayūrāsana (354); Ūrdhva Dhanurāsana (486) et Uddīyāna (Section 201).

### *Amnésie*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Trataka ou fixer le milieu des sourcils ou le bout du nez; Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention après l'inspiration et Bhastrikā Prāṇāyāma (Section 206).

### *Anémie*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Ujjāyī Prāṇāyāma; Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma sans Kumbhaka (rétention) pendant 2 ou 3 mois. Après 3 mois, faites Antara Kumbhaka (rétention après inspiration). Śavāsana (592) quand cela est possible pendant 10 à 15 minutes en une fois.

### *Angine*

Śīrṣāsana et ce qui est possible parmi les variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ce qui est possible parmi les variations (234 à 271); Vīrāsana (89); Paryankāsana (97); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Postures debout (1 à 36); Uṣṭrāsana (41); Dhanurāsana (63); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Paśchimottānāsana (160); Yoganidrāsana (391); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ujjāyī (Section 203) et Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205); Bhastrikā (Section 206) et Uddīyāna (Section 201).

### *Appendicite*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Ěrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Pūrvottānāsana (171); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Ěrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Uttānāsana (48). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205). Sans rétention pendant 2 mois, puis avec rétention après inspiration.

#### *Arthrite au niveau des lombaires*

Utthita et Parivṛtta Trikonāsana (4, 5, 6 et 7); Utthita et Parivṛtta Pārśvakonāsana (8, 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Marīchyāsana I, II, III & IV (143, 145, 303 et 305); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Parighāsana (39); Śalabhāsana (60); Dhanurāsana (63); Pārśva Dhanurāsana (64 et 65); Uttanapadāsana (292); Uṣṭrāsana (41); Setubandhāsana (296); Ěrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357).

#### *Arthrite au niveau des dorsales*

Padmāsana et ses variations (104 à 124); Vīrāsana (91); Paryankāsana (97); Gomukhāsana (80); toutes les postures debout (4 à 36); Parighāsana (39); Paśchimottānāsana (160); Ěrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Bhujāṅgāsana I (73); Ěrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Marīchyāsana I & III (143 et 303); Ardha Matsyendrāsana I & II (311 et 330); Pāsāsana (328); Uṣṭrāsana (41); Dhanurāsana (63); Ěrdhva Dhanurāsana (486 et 487); Ekapāda Ěrdhva Dhanurāsana (501); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I (521); Kapotāsana (512); Laghuvajrāsana (513).

#### *Arthrite de l'articulation des épaules*

Utthita et Parivṛtta Trikonāsana (4, 5, 6 et 7); Utthita et Parivṛtta Pārśvakonāsana (8, 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Ardha Chandrāsana (19); Pārśvottānāsana (26); Śālamba Śīrṣāsana (184); Śālamba Sarvāngāsana I & II (234 et 235); Halāsana (244); Dhanurāsana (63); Ěrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Vīrāsana (89); Parvatāsana (107); Ardha Baddha Padmōttānāsana (52); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Paśchimottānāsana (160); Gomukhāsana (80); Baddha Padmāsana (118); Yoga Mudrāsana (120); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Vasiṣṭhāsana (398); Kaśyapāsana (399); Viśvāmitrāsana (403); Bhujapīdāsana (348); Bakāsana (410); Marīchyāsana I, II & III (144, 146 et 303); Ardha Matsyendrāsana I & II (311 et 330); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Uṣṭrāsana (41); Yogadandāsana (456); Ěrdhva Dhanurāsana (486); Kapotāsana (512); Maṇḍalāsana (525 à 535); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555).

#### *Asthme*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Bhujāṅgāsana I & II (73 et 550); Śalabhāsana (60); Dhanurāsana (63); Ěrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Uttanapadāsana (292); Setubandhāsana (296); Pūrvottānāsana (171); Ardha Matsyendrāsana I & II (311 et 330); Pāsāsana (328); Uṣṭrāsana (41); Ěrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516). Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention au moment d'une attaque et avec rétention à l'inspiration et Uḍḍīyāna (Section 201) le reste du temps.

#### *Bras et organes abdominaux*

Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Nakrāsana (68 à 71); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Lolāsana (83); Tolāsana (108); Siṁhāsana II (110); Mayūrāsana (354); Padma Mayūrāsana (355); Hamsāsana (356); Aṣṭāvakrāsana (342); Bhujapīdāsana (348); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Ekaḥasta Bhujāsana (344); Dviḥasta Bhujāsana (345); Chakorāsana (379); Vasiṣṭhāsana (398); Viśvāmitrāsana (403); Tittibhāsana (395); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); Gālavāsana (427); Ekapāda Gālavāsana (432); Viparīta Cakrāsana (488 à 499).

#### *Bronchite*

Toutes les postures debout (4 à 39); Śīrṣāsana et si possible ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271 except 267); Paśchimottānāsana (160); Jaṭara Parivartanāsana (275); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Jānu Śīrṣāsana (127); Mahāmudrā (125); Bhujāṅgāsana I (73); Adho Mukha Svānāsana (75); Gomukhāsana (80); Marīchyāsana I & III (144 et 303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāśāsana (328); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Padmāsana et tout ce qui est possible dans les variations (104 à 124); Baddha Koṇāsana (102); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Yoganidrāsana (391); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Uṣṭrāsana (41); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Kapotāsana (512); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ujjāyī (Section 203), Nādī Śodhana (Section 205) et Sūrya Bhedana Prāṇāyāma (Section 204) avec rétention après l'inspiration.

#### *Broncho-pneumonie*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāṅgāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Mahāmudrā (125); Adho Mukha Svānāsana (75); Vīrāsana (89); Siddhāsana (84); Padmāsana (104); Baddha Padmāsana (118); Baddha Koṇāsana (102); Ujjāyī, Nādī Śodhana et Sūrya Bhedana Prāṇāyāma; Śavāsana (592).

#### *Brûlures d'estomac*

Suivez les exercices donnés sous le titre *Acidité*.

#### *Cerveau*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Adho Mukha Svānāsana (75); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Yoganidrāsana (391); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ekapāda Viparīta Dandāsana I & II (521 et 523); Vṛśchikāsana I & II (537 et 538); Śirṣapādāsana (570); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (580 et 581); Viparīta Śalabhbhāsana (584); Nādī Śodhana (Section 205), Sūryabhedana (Section 204), Bhastrīkā (Section 206) et Śitalī Prāṇāyāma (601); Śavāsana (592).

#### *Chevilles*

Uttīta et Parivṛtta Trikonāsana (4, 5, 6 et 7); Utthīta et Parivṛtta Pārśvakonāsana (8, 9, 10 et 11); Vīrabhadrāsana I, II & III (14, 15 et 17); Pārśvottānāsana (26); Prasārita Pādōttānāsana (33); Adho Mukha Svānāsana (75); Gomukhāsana (80); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Bhekāsana (100); Baddha Padmāsana et ses variations (104 à 124); Baddha Koṇāsana (102); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Ākarna Dhanurāsana (173 et 175); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Uṣṭrāsana (41); Vātāyanāsana (58); Garuḍāsana (56); Supta Bhekāsana (458); Mālāsana I & II (321 et 322).

#### *Coccyx (douleurs et déplacement)*

Vīrāsana (86); Supta Vīrāsana (96); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Śīrṣāsana I

(184); Sarvāngāsana I (234); Setubandha Sarvāngāsana et Ekapāda Setubandha Sarvāngāsana (259 et 260); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Pārśva Dhanurāsana (64 et 65); Bhujāṅgāsana I & II (73 et 550); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); Ūrdhvā Mukha Svānāsana (74); Vātāyanāsana (58); Uṣṭrāsana (41); Ūrdhvā Dhanurāsana (486 et 487); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Kapotāsana (512); Laghuvajrāsana (513); Vṛśchikāsana I (537); Rājakapotāsana (551); Ekapāda Rājakapotāsana I, II, III & IV (542, 545, 546 et 547); Vālakhilyāsana (544); Gaṇḍa Bherundāsana (580 et 581); Viparīta Śalabhbhāsana (584); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Tiriang Mukhottānāsana (586); Hanumānāsana (475); Mūlabandhbhāsana (462).

#### *Coliques*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Jaṭara Parivartanāsana (275); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Mahāmudrā (125); Uddīyāna 6 à 8 times (Section 201).

#### *Colite*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Jaṭara Parivartanāsana (275); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Mahāmudrā (125); Adho Mukha Svānāsana (75); Jānu Śīrṣāsana (127); Yoganidrāsana (391); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Ūrdhvā Dhanurāsana (486); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Constipation*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); toutes les postures debout (4 à 36); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Jaṭara Parivartanāsana (275). Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Déplacement de disques vertébraux*

Toutes les postures debout (4 à 19); Pādāṅguṣṭhāsana (43); Pāda Hastāsana (45); Uttānāsana (47); Paśchimottānāsana (160); Śalabhbhāsana (60 et 61); Makarāsana (62); Dhanurāsana (63); Uṣṭrāsana (41); Bhujāṅgāsana I (73); Ūrdhvā Mukha Svānāsana (74); Uttanapadāsana (292); Setubandhbhāsana (296); Sarvāngāsana I (234); Setubandha Sarvāngāsana (259); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Parvatāsana (107); Matsyāsana (113); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Parighāsana (39); Ūrdhvā Dhanurāsana (486 et 487); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Déplacement de l'utérus*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Adho Mukha Svānāsana (75); Daṇḍāsana (77); Parvatāsana (107); Matsyāsana (114); Baddha Koṇāsana (101); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205); Uddīyāna (Section 201).

#### *Diabète*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Paśchimottānāsana (160); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Jaṭara Parivartanāsana (275); Uttānāsana (48); Marīchyāsana I, II, III et IV (146, 303 et 305); Ardha Matsyendrāsana I, II et III (311, 330 et 332); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Ūrdhvā Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Mayūrāsana (354); Hamsāsana (356); Bhujāṅgāsana I et II (73 et 550); Uddīyāna (Section 201), Nauli (Section 202), Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention à l'inspiration; Śavāsana (592).

## *Diarrhée*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāngāsana I (234); Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention.

### *Diformités des bras*

Toutes les postures debout (1 à 48); Parvatāsana (107); Halāsana (244); Ěrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Gomukhāsana (80); Marīchyāsana I & III (144 et 303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Baddha Padmāsana (118); Mālāsana I (321); Pāsāsana (328).

### *Diformités des jambes*

Toutes les postures debout (4 à 48); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ubhaya Pādāṅguṣṭhāsana (167); Ěrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Halāsana (244); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (284 à 287); Anantāsana (290); Adho Mukha Svānāsana (75); Śalabhāsana (60); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478).

### *Dilatation du cœur*

Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention.

### *Dos bossu*

Toutes les postures debout (1 à 36); Chaturanga Daṇḍāsana (67); Śalabhāsana (60); Makarāsana (62); Dhanurāsana (63); Uṣṭrāsana (41); Pādāṅguṣṭhāsana (43); Pāda Hastāsana (45); Uttānāsana (47); Bhujāṅgāsana I (73); Ěrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Gomukhāsana (80); Parvatāsana (107); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Marīchyāsana I, II, III et IV (144, 146, 303 et 305); Baddha Padmāsana (118); Paryankāsana (97); Ardha Matsyendrāsana I & II (311 et 330); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Ěrdhva Dhanurāsana (486); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516).

### *Douleurs dans le dos*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); toutes les postures debout (4 à 36); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Paśchimottānāsana (160); Ěrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Marīchyāsana I & III (144 et 303); Ardha Matsyendrāsana I & II (311 et 330); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Mālāsana I & II (321 et 322); Adho Mukha Svānāsana (75); Uṣṭrāsana (41); Śalabhāsana (60); Dhanurāsana (63); Pārśva Dhanurāsana (64 et 65); Ěrdhva Dhanurāsana (486); Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535).

### *Douleurs rhumatismales*

Suivez les āsana indiqués sous le titre *Arthrite et Lumbago*.

### *Dysenterie*

Śīrṣāsana et si possible les variations (184 à 218); Sarvāngāsana et si possible les variations (234 à 271); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention.

### *Dyspepsie*

Suivez les āsana donnés sous le titre *Acidité*.

## *Épilepsie*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāngāsana I (234); Halāsana (244); Mahāmudrā (125); Paśchimottānāsana (160); Ujjāyī Pranyama avec rétention à l'inspiration et Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention; Ṣanmukhī Mudrā (106) 5 minutes; Śavāsana (592) aussi longtemps que vous pouvez en disposer. Śitalī Prāṇāyāma (601); Dhyāna ou méditation.

## *Faiblesse nerveuse*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Nādī Śodhana Prāṇāyāma sans rétention; Ṣanmukhī Mudrā (106); Méditation et Śavāsana (592).

## *Fatigue*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāngāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana II (170); Adho Mukha Svānāsana (75); Uttānāsana (48); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāśāsana (328); Mālāsana II (322); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention; Śavāsana (592).

## *Flatulence*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Toutes les postures debout (1 à 36); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (142); Marīchyāsana I (144); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I & III (311 et 332); Mālāsana II (322); Pāśāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Jaṭara Parivartanāsana (275); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Cakrāsana (280 à 283); Supta Vīrāsana (96); Yoga Mudrāsana (120); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Kurmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Yoganidrāsana (391); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Mayūrāsana (354); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Uḍḍiyāna (Section 201) et Nauli (Section 202).

## *Foie et vésicule biliaire*

Suivez les āsana donnés sous les titres : *Acidité, Dyspepsie et Flatulence*.

## *Foie, Rate, Pancréas et Intestins*

Suivez les āsana donnés sous les titres *Bras et Reins*.

## *Gastrite*

Voir *Flatulence*.

## *Genoux*

Toutes les postures debout (1 à 48); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana (135); Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141); Marīchyāsana I, II, III & IV (144, 146, 303 et 305); Ākāra Dhanurāsana (173 et 175); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Gomukhbhāsana (80); Siddhāsana (84); Baddha Koṇāsana (101); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Ardha Matsyendrāsana I (311); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāśāsana (328); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Yoganidrāsana (391); Yogadandāsana (456); Bhekāsana (100); Supta Bhekāsana (458); Mūlabandhbhāsana (462); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Gheraṇḍāsana I & II (561 et 564).

## *Goutte*

Śīrṣāsana et tout ce qui est possible dans les variations (184 à 218); Sarvāngāsana et tout ce qui est possible dans les variations (234 à 271); Postures debout (4 à 36); si possible Padmāsana et variations (104 à 124); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Parīghāsana (39); Garudāsana (56); Gomukhāsana (80); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Ubhaya Pādānguṣṭhāsana (167); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Krounchāsana (142); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāśāsana (328); Yogadandāsana (456); Bhekāsana (100); Supta Bhekāsana (458); Mūlabandhāsana (462); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475).

#### *Mauvaise Haleine*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Jāṭara Parivartanāsana (275); Paśchimottānāsana (160); Siṃhāsana I & II (109 et 110); Ujjāyī (Section 203), Nāḍī Śodhana (Section 205) et Śitalī Prāṇāyāma (601); Uddīyāna (Section 201).

(En faisant les āsana et Prāṇāyāma, ouvrez la bouche, tirez la langue et courbez-la en arrière en rapprochant son extrémité de la glotte tout au long de la pratique. Ce n'est pas seulement pour supprimer la mauvaise haleine, mais aussi pour apaiser la soif. Ceci est appelé Kaka Mudrā en Yoga. Kaka est un corbeau et mudrā est un symbole.)

#### *Hémorroïdes*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Jāṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādānguṣṭhāsana (285 à 287); Matsyāsana (114); Siṃhāsana II (110); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Ūrdhvā Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ujjāyī (Section 203) et Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention et Śavāsana (592).

#### *Hernie inguinale*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Ubhaya Pādānguṣṭhāsana (167); Ūrdhvā Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Krounchāsana (141); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Supta Pādānguṣṭhāsana (284 à 287); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Baddha Koṇāsana (102); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Yoganidrāsana (391); Uddīyāna (Section 201).

(Il est recommandé de faire Baddha Koṇāsana (101) en position couchée en se reposant. Ne bougez pas et ne vous levez pas immédiatement après avoir fait cet āsana. Faites d'abord Śavāsana.)

#### *Hernie ombilicale*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Baddha Koṇāsana (103); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhvā Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Supta Pādānguṣṭhāsana (284 à 287); Mahāmudrā (125); Adho Mukha Svānāsana (75); Pādānguṣṭhāsana (43); Pāda Hastāsana (45); Uttānāsana (48); Ūrdhvā Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Yoganidrāsana (391); Dvipāda Śīrṣāsana (393); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Uddīyāna (Section 201).

#### *Hydrocele*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Svānāsana (75); Jāṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādānguṣṭhāsana (285 à 287); Baddha Koṇāsana (101); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Paśchimottānāsana (160); Yoganidrāsana (391); Yogadandāsana (456); Mūlabandhāsana (462); Vāmadevāsana I & II (465 et 466);

Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Uḍḍiyāna (Section 201) et Nauli (Section 202).

#### *Impuissance*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Mahāmudrā (125); Baddha Koṇāsana (101); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Yoganidrāsana (391); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Uḍḍiyāna; Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention à l'inspiration.

#### *Indigestion*

Toutes les postures debout (4 à 48); Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Jaṭara Parivartanāsana (275); Ūrdhva Prasārita Pādāsana (276 à 279); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Mahāmudrā (125); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Paśchimottānāsana (160); Yoganidrāsana (391); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Supta Vīrāsana (96); Uḍḍiyāna (Section 201) et Nauli (Section 202), Bhastrikā Prāṇāyāma (Section 206), Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention à l'inspiration.

#### *Insomnie*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Bhastrikā, Nādī Śodhana et Sūrya Bhedana Prāṇāyāma sans rétention. Ṣanmukhī Mudrā (106) et Śavāsana (592).

#### *Jambes*

Toutes les postures debout (1 à 58); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Bhujāṅgāsana I & II (73 et 550); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Paśchimottānāsana (160); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (285 à 287); Krounchāsana (141); Śālamba Śīrṣāsana I (184); Śālamba Sarvāngāsana (234); Halāsana (244); Piñchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Anantāsana (290); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Vasiṣṭhāsana (398); Viśvāmitrāsana (403); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478).

#### *Lumbago*

Toutes les postures debout (4 à 48); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Bhujāṅgāsana I (73); Pūrvottānāsana (171); Mālāsana I & II (321 et 322); Bharadwajāsana I & II (297 et 299); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana II (170); Jaṭara Parivartanāsana (275); Parvatāsana (107); Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Ūrdhva Dhanurāsana (486 et 487); Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535).

#### *Maux de tête*

Śālamba Śīrṣāsana I (184) 10 minutes; Śālamba Sarvāngāsana I (234) 10 minutes; Halāsana (244) 5 minutes et ce qui est possible des variations de Sarvāngāsana; Paśchimottānāsana (160) 5 minutes; Uttānāsana (48) 3 minutes; Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention, 10 à 15 minutes; Śavāsana (592) 10 minutes.

#### *Migraine*

Śālamba Śīrṣāsana (184); si possible variations de Śīrṣāsana; Sarvāngāsana (et ce qui est possible de variations) (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Nādī Śodhana

Prāṇāyāma sans rétention; Śitalī Prāṇāyāma; Ṣanmukhī Mudrā (106); Méditation en Vīrāsana (89) ou Siddhāsana (84) ou Buddha Koṇāsana (103) ou Padmāsana (104); Śavāsana (592).

#### *Muscles de l'arrière des genoux (jarrets)*

Toutes les postures debout (4 à 36); Sālamba Śīrṣāsana et ce qui est possible dans les variations (184 à 218); Sālamba Sarvāṅgāsana et ce qui est possible dans les variations (234 à 271); Jatara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (284 à 287); Anantāsana (290); Paśchimottānāsana (160); Pūrvottānāsana (171); Buddha Koṇāsana (101); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Kūrmāsana (363 et 364); Uṣṭrāsana (41); Śalabhbāsana (60); Dhanurāsana (63); Ūrdhvā Dhanurāsana (486 et 487); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Ardha Matsyendrāsana I (311); Mālāsana II (322); Pāsāsana (328); Hanumānāsana (475); Samakoṇāsana (477); Supta Trivikramāsana (478).

#### *Obésité*

Suivez les āsana indiqués sous le titre *Acidité, Dyspepsie et Gastrite*.

#### *Ovaires*

Suivez les āsana indiqués sous le titre *Troubles menstruels*.

#### *Palpitations*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāṅgāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Adho Mukha Svānāsana (75); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Vīrāsana (89), Supta Vīrāsana (96); Ujjayi (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention au commencement. Après deux ou trois mois faites 5 secondes de rétention à l'inspiration, puis augmentez ce temps progressivement. Śavāsana (592).

#### *Paralysie*

Ici encore, la direction d'un professeur compétent est une nécessité. Toutes les postures debout (1 à 36); Pādāṅguṣṭhāsana (44); Pādahastāsana (46); Uttānāsana (48); Śalabhbāsana (60 et 61); Makarāsana (62); Dhanurāsana (63); Bhujāṅgāsana I (73); Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāṅgāsana I (234); Halāsana (244); Ekapāda Sarvāṅgāsana (250); Pārśvaikapāda Sarvāṅgāsana (251); Pārśva Halāsana (249); Supta Koṇāsana (247); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (284, 285 et 287); Ūrdhvā Prasārita Pādāsana (276 à 279); Śavāsana (592); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Pieds plat*

Toutes les postures debout (1 à 48); Śīrṣāsana I (184); Sarvāṅgāsana I (234); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Bhekāsana (100); Supta Bhekāsana (458); Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Krounchāsana (141); Buddha Padmāsana (118); Buddha Koṇāsana (102); Mūlabandhbāsana (462); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (284 à 287); Gomukhbāsana (80); Yogadandāsana (456); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Gheraṇḍāsana I (561).

#### *Pleurésie et Pneumonie*

(Après traitement médical et repos, le patient pourra avantageusement se mettre à pratiquer le yoga pour reprendre des forces et revenir à une vie normale en peu de temps.)

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāṅgāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Vīrāsana (89); Parvatāsana (107); Matsyāsana (114); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention, méditation et Śavāsana (592).

#### *Poitrine*

Toutes les postures debout (1 à 48); Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Dhanurāsana (63); Chaturaṅga Daṇḍāsana (67); Bhujāṅgāsana I & II (73

et 550); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Paśchimottānāsana (160); Ākarṇa Dhanurāsana (173 et 175); Ubhaya Pādānguṣṭhāsana (167); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Baddha Koṇāsana (101); Bhujapīdāsana (348); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I, II & III (311, 330 et 332); Pāśāsana (328); Pīnchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vṛkṣāsana (359); Bakāsana (410); Pārśva Bakāsana (412); Dvipāda Kouṇḍinyāsana (438); Ekapāda Kouṇḍinyāsana I & II (441 et 442); Ekapāda Bakāsana I & II (446 et 451); Ūrdhva Kukkuṭāsana (419); Pārśva Kukkuṭāsana (424); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Kapotāsana (512); Laghuvajrāsana (513); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Ekapāda Viparīta Daṇḍāsana I & II (521 et 523); Cakrabandhāsana (524); Maṇḍalāsana (525 à 535); Vṛśchikāsana I (537); Rājakapotāsana (551); Ekapāda Rājakapotāsana I, II, III & IV (542, 545, 546 et 547); Vālakhilyāsana (544); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (580 et 581); Viparīta Śalabhbāsana (584); Tiriang Mukhottānāsana (586); Naṭarājāsana (590); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention à l'inspiration.

#### *Poliomyélite*

Toutes les postures debout (1 à 36). Śalabhbāsana (60); Dhanurāsana (63) et ainsi de suite. Mais, selon ma propre expérience, avec les polios il est essentiel de travailler sous la direction d'un maître, donc n'utilisez pas simplement le livre. Les āsana doivent être adaptés aux besoins de chacun et à l'état du patient.

#### *Poumons*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); toutes les postures debout (4 à 36); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); tous les types de Prāṇāyāma avec rétention à l'inspiration.

#### *Prostate*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Jaṭara Parivartanāsana (275); Uttānāsana (48); Śalabhbāsana (60); Dhanurāsana (63); Adho Mukha Svānāsana (75); Paripūrṇa Nāvāsana (78); Ardha Nāvāsana (79); Jānu Śīrṣāsana (127); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Baddha Koṇāsana (102); Padmāsana et ses variations (104 à 124); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Ekapāda Śīrṣāsana et ses variations (371 à 384); Yoganidrāsana (391); Ardha Matsyendrāsana I & II (311 et 330); Pāśāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Samakonāsana (477); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Viparīta Cakrāsana (488 à 499); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Uddiyāna (Section 201), Nādī Śodhana (Section 205) et Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) avec rétention.

#### *Refroidissement*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāśāsana (328); Ūrdhva Dhanurāsana (486). Ujjāyī (Section 203), Bhastrikā (Section 206), Nādī Śodhana (Section 205) et Sūrya Bhedana (Section 204) Prāṇāyāma.

#### *Reins*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); toutes les postures debout (4 à 48); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Śalabhbāsana (60); Dhanurāsana (63); Jānu Śīrṣāsana (127); Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana (132); Paśchimottānāsana (160); Parivṛtta Paśchimottānāsana (165); Baddha Koṇāsana (103); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Jaṭara Parivartanāsana (275); Ardha Nāvāsana (79); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I, II et III (311, 330 et 332); Pāśāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336);

Bhujaṅgāsana I et II (73 et 550); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Hanumānāsana (475); Yoganidrāsana (391); Ūrdhva Dhanurāsana (486 et 487); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Maṇḍalāsana (525 à 535); Kapotāsana (512); Rājakapotāsana (551); Vṛśchikāsana I ou II (537 ou 538); Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana (555); Śirṣapādāsana (570); Gaṇḍa Bheruṇḍāsana (580 et 581); Viparīta Śalabhbhāsana (584); Tiriang Mukhottānāsana (586); Naṭarājāsana (590); Uddīyāna (Section 201) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Rhume*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Yoganidrāsana (391); Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) avec rétention à l'inspiration.

#### *Rhume chronique*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Adho Mukha Svānāsana (75); Ujjāyī (Section 203), Bhastrikā (Section 206), Sūrya Bhedana (Section 204) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Sciaticque*

Toutes les postures debout (1 à 36); Śīrṣāsana et ce que vous pouvez faire parmi les variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ce que vous pouvez faire parmi les variations (234 à 271); Jaṭara Parivartanāsana (275); Supta Pādāṅguṣṭhāsana (284 à 287); Anantāsana (290); Uttanapadāsana (292); Setubandhāsana (296); Paśchimottānāsana (160); Śalabhbhāsana (60); Dhanurāsana (63); Bhujaṅgāsana I (73); Ūrdhva Mukha Svānāsana (74); Adho Mukha Svānāsana (75); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Pūrvottānāsana (171); Kūrmāsana (363 et 364); Mūlabandhāsana (462); Bharadvajāsana I & II (297 et 299); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāśāsana (328); Hanumānāsana (475); Supta Trivikramāsana (478); Uṣṭrāsana (41); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516). Si possible, Paripūrṇa Matsyendrāsana (336).

#### *Souffle (manque de)*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāṅgāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Adho Mukha Svānāsana (75); Parvatāsana (107); Ūrdhva Dhanurāsana (486); Ujjāyī Prāṇāyāma; Nādī Śodhana Prāṇāyāma; Uddīyāna; Śavāsana (592).

#### *Spermatorrhée*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Baddha Koṇāsana (103); Mūlabandhāsana (462); Kandāsana (470); Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention pendant 2 à 3 mois, puis ensuite avec rétention à l'inspiration.

#### *Stérilité*

Suivez les āsana indiqués sous le titre *Spermatorrhée*.

#### *Talons (douleurs ou excroissances pathologiques)*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāṅgāsana et ses variations (234 à 271); Adho Mukha Svānāsana (75); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Bhēkāsana (100); Supta Bhēkāsana (458); Baddha Koṇāsana (101); Mūlabandhāsana (462); Ardha Matsyendrāsana I (311); Mālāsana I & II (321 et 322); Pāśāsana (328); Paripūrṇa Matsyendrāsana (336); Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Gomukhāsana (80); Piñchā Mayūrāsana (357); Adho Mukha Vīrkāsana (359); Vāmadevāsana I & II (465 et 466); Yogadandāsana (456); Kandāsana (470).

#### *Tension artérielle (défaut)*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāngāsana I (234); Halāsana (244); Karṇapīdāsana (246); Paśchimottānāsana (160); Vīrāsana (89); Siddhāsana (84); Padmāsana (104); Buddha Koṇāsana (102); Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention au début et Śavāsana (592).

*Tension artérielle (excès)*

Halāsana (244); Jānu Śīrṣāsana (127); Ardha Buddha Padma Paśchimottānāsana (135); Triang Mukhaikapāda Paśchimottānāsana (139); Paśchimottānāsana (160); Vīrāsana (89); Siddhāsana (84); Padmāsana (104); Śavāsana (592). Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention. Méditation avec les yeux fermés (si la tension est très élevée, il est préférable de faire Ujjāyī Pranyama (Section 203) au commencement, en position couchée pendant 5 minutes, puis de faire Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205), suivi immédiatement de Śavāsana (592) pendant 15 minutes.

*Thrombose coronaire*

Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) en position couchée sans rétention. Même la respiration profonde doit se faire sans effort et de préférence sous la conduite d'un maître compétent. Śavāsana (592) pendant 15 minutes, deux fois par jour.

*Thrombose des jambes*

Sālamba Sarvāngāsana I, si possible (234); Halāsana (244); Vīrāsana (89); Siddhāsana (84); Buddha Koṇāsana (102); et toute posture assise sans effort. Ujjāyī (Section 203) et Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) et Śavāsana (592).

*Toux*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāśāsana (328); Īrdhva Dhanurāsana (486); Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) avec rétention à l'inspiration.

*Travail (douleurs de l'accouchement)*

Vīrāsana (89); Buddha Koṇāsana (101 et 103); Upaviṣṭha Koṇāsana (148) en tenant ou non les orteils; Ujjāyī Prāṇāyāma (Section 203) avec rétention à l'inspiration et Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention; Śavāsana (592).

*Troubles cardiaques*

Ujjāyī (Section 203) ou Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention et sans effort. Méditation. Śavāsana (592).

*Troubles menstruels*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Paśchimottānāsana (160); Uttānāsana (48); Adho Mukha Svānāsana (75); Buddha Padmāsana (118); Yoga Mudrāsana (120); Parvatāsana (107); Matsyāsana (113); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Buddha Koṇāsana (102); Upaviṣṭha Koṇāsana (151); Īrdhva Mukha Paśchimottānāsana I & II (168 et 170); Yoganidrāsana (391); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāśāsana (328); Īrdhva Dhanurāsana (486); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Śavāsana (592); Nāḍī Śodhana Prāṇāyāma avec rétention à l'inspiration et Uddīyāna (Section 201).

*Tuberculose*

Il est recommandé de se placer sous la direction d'un maître compétent après avoir subi un traitement médical.

*Tumeur de l'estomac*

(Seulement si la maladie n'en est qu'à ses débuts) Sālamba Śīrṣāsana I et les variations que vous pouvez faire (184 à 218); Sālamba Sarvāngāsana I et les variations que vous pouvez faire (234 à 271); Postures debout (1 à 36); Uttānāsana (48); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Supta Vīrāsana (96); Matsyāsana (114); Parvatāsana (107); Paśchimottānāsana (160); Uddīyāna (Section 201) et Ujjāyī (Section 203) ou Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205).

#### *Ulcère de l'estomac*

Suivez les āsana indiqués sous le titre *Acidité, Dyspepsie et Flatulence*.

#### *Ulcère du duodénum*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Mahāmudrā (125); Jānu Śīrṣāsana (127); Paśchimottānāsana (160); Kūrmāsana et Supta Kūrmāsana (363, 364 et 368); Yoganidrāsana (391); Marīchyāsana III (303); Ardha Matsyendrāsana I (311); Pāsāsana (328); Dvipāda Viparīta Daṇḍāsana (516); Uddīyāna (Section 201), Ujjāyī (Section 203) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec rétention après l'inspiration.

#### *Urine (incontinence ou excès)*

Śīrṣāsana et les variations que vous pouvez faire (184 à 218); Sarvāngāsana et les variations que vous pouvez faire (234 à 271); Supta Vīrāsana (96); Matsyāsana (114); Siṁhāsana II (110); Mahāmudrā (125); Buddha Koṇāsana (101); Uddīyāna (594); Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) avec Antara Kumbhaka et Bāhya Kumbhaka.

#### *Varices*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Vīrāsana (89); Supta Vīrāsana (96); Paryankāsana (97); Bhekāsana (100).

#### *Vertiges*

Sālamba Śīrṣāsana I (184); Sālamba Sarvāngāsana I (234); Halāsana (244); Paśchimottānāsana (160); Ṣanmukhī Mudrā (106); Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205) sans rétention; Śavāsana (592).

#### *Yeux*

Śīrṣāsana et ses variations (184 à 218); Sarvāngāsana et ses variations (234 à 271); Uttānāsana (48); Paśchimottānāsana (160); Trataka ou fixer des yeux fermés l'extrémité du nez pendant quelque temps et le milieu des sourcils pendant quelque temps. Ṣanmukhī Mudrā (106); Śitalī (601) et Nādī Śodhana Prāṇāyāma (Section 205); Śavāsana (592).

## TABLE DE CORRESPONDANCE ENTRE LES ĀSANA ET LES PHOTOS

|                                                     | Nom des āsana Posture<br>intermédiaire,<br>photo n° Posture<br>finale,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| photo n°                                            | 1. Tādāsana — 1 2. Vṛkṣāsana — 2 3. Uttihita Trikonāsana 3 4 et 5 4. Parivṛtta Trikonāsana — 6 et 7 5. Utthita Pārvakonāsana — 8 et 9 6. Parivṛtta Pārvakonāsana — 10 et 11 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Vīrabhadrāsana I                                    | 12 et 13 14 8. Vīrabhadrāsana II — 15 9. Vīrabhadrāsana III 16 17 10. Ardha Chandrāsana 18 19 11. Utthita Hasta Pādānguṣṭhāsana 20 à 22 23 12. Pārvottānāsana 24 et 25 26, 27 et 28 13. Prasārita Pādottānāsana I 29 à 32 33 et 34 14. Prasārita Pādottānāsana II — 35 et 36 15. Parighāsana 37 et 38 39 16. Uṣṭrāsana 40 41 17. Utkatāsana — 42 18. Pādānguṣṭhāsana 43 44 19. Pādahastāsana 45 46 20. Uttānāsana 47 48 21. Ūrdhva Prasārita Ekapādāsana — 49 22. Ardha Baddha Padmottānāsana 50 et 51 52, 53, 54 et 55 23. Garuḍāsana — 56 24. Vātāyanāsana 57 58 et 59 25. Śalabhbhāsana 61 60 26. Makarāsana — 62 27. Dhanurāsana — 63 28. Pārśva Dhanurāsana — 64 et 65 29. Chaturaṅga Daṇḍāsana 66 67 30. Nakrāsana — 68 à 71 31. Bhujāṅgāsana I 72 73 32. Ūrdhva Mukha Svānāsana — 74 33. Adho Mukha Svānāsana — 75 et 76 34. Daṇḍāsana — 77 35. Paripūrṇa Nāvāsana — 78 36. Ardha Nāvāsana — 79 37. Gomukhāsana — 80 et 81 38. Lolāsana 82 83 39. Siddhāsana — 84 40. Vīrāsana 85 à 88 et 90 à 92 89 41. Supta Vīrāsana 93 à 95 96 42.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Paryankāsana                                        | — 97 43. Bhekaśana 99 et 99 100 44. Baddha Koṇāsana 101 102 et 103 45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Padmāsana                                           | — 104 et 105 46. Śanmukhī Mudrā — 106 47. Parvatāsana — 107 48. Tolāsana — 108 49. Siṁhāsana I — 109 50. Siṁhāsana II — 110 et 111 51. Matsyāsana 112 et 114 113 52. Kukkuṭāsana — 115 53. Garbha Piṇḍāsana — 116 54. Gorakṣāsana — 117 55. Baddha Padmāsana — 118 et 119 56. Yoga Mudrāsana — 120, 121 et 122 57. Supta Vajrāsana 123 124 58. Mahā Mudrā — 125 59. Jānu Śīrṣāsana 126 127, 128 et 129 60. Parivṛtta Jānu Śīrṣāsana 130 et 131 132 61. Ardha Baddha Padma Paśchimottānāsana 133, 134 et 136 135 et 137 62. Triaṅgā Mukhaikapāda Paśchimottānāsana 138 139 63. Krounchāsana 140 141 et 142 64. Marīchyāsana I 143 144 65. Marīchyāsana II 145 146 et 147 66. Upaviṣṭha Koṇāsana 148 à 150 151 et 152 67.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Paśchimottānāsana (ou Ugrāsana ou Brahmacharyāsana) | 153 à 160 161 et 162 68. Parivṛtta Paśchimottānāsana 163 et 164 165 et 166 69. Ubhaya Pādānguṣṭhāsana — 167 70. Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana I — 168 71. Ūrdhva Mukha Paśchimottānāsana II 169 170 72. Pūrvottānāsana — 171 73. Ākarṇa Dhanurāsana 172 et 174 173 et 175 74. Sālamba Śīrṣāsana I 176 à 183 et 186 à 189, 191 184, 185 et 190 75. Ūrdhva Daṇḍāsana — 188 76. Sālamba Śīrṣāsana II — 192 77. Sālamba Śīrṣāsana III 193, 196 et 197 194 et 195 78. Baddha Hasta Śīrṣāsana — 198 79. Mukta Hasta Śīrṣāsana 199 200 et 201 80. Pārśva Śīrṣāsana — 202 et 203 81. Parivṛttaikapāda Śīrṣāsana 204 205, 206 et 207 82. Eka Pāda Śīrṣāsana — 208 et 209 83. Pārśvaika Pāda Śīrṣāsana — 210 84. Ūrdhva Padmāsana in Śīrṣāsana — 211 et 212 85. Pārśva Ūrdhva Padmāsana en Śīrṣāsana — 213 à 216 86. Piṇḍāsana en Śīrṣāsana 217 218 87. Sālamba Sarvāṅgāsana I 219 à 222 et 226 à 235 223 et 224, 225 et 234 88. Sālamba Sarvāṅgāsana II — 235 89. Nirālamba Sarvāṅgāsana I — 236 90. Nirālamba Sarvāṅgāsana II — 237 91. Halāsana 238 à 243 244 92. Karṇapīḍāsana 245 246 93. Supta Koṇāsana — 247 et 248 94. Pārśva Halāsana — 249 95. Eka Pāda Sarvāṅgāsana — 250 96. Pārśvaika Pāda Sarvāṅgāsana — 251 97. Pārśva Sarvāṅgāsana 252 et 253 254 et 255 98. Setu Bandha Sarvāṅgāsana (ou Uttāna Mayūrāsana) 256 à 258 259 99. Eka Pāda Setu Bandha Sarvāṅgāsana (ou Eka Pāda Uttāna Mayūrāsana) — 260 100. Ūrdhva Padmāsana en Sarvāṅgāsana — 261 101. Pārśva Ūrdhva Padmāsana en Sarvāṅgāsana — 262 à 265 102. Uttāna Padma |

Mayūrāsana 266 267 103. Piṇḍāsana en Sarvāṅgāsana 268 269 104. Pārśva Piṇḍāsana en Sarvāṅgāsana — 270 et 271 105. Jāṭhara Parivartanāsana 272 et 273 274 et 275 106. Ūrdhvā Prasārita Pādāsana — 276 à 279 107. Cakrāsana — 280 à 283 108. Supta Pādāṅguṣṭhāsana 284 285 à 287 109. Anantāsana 288 et 289 290 110. Uttāna Pādāsana 291 292 111. Setu Bandhāsana 293 à 295 296 112. Bharadvājāsana I — 297 et 298 113. Bharadvājāsana II — 299 et 300 114.

Marīchyāsana III 301 et 302 303 et 304 115. Marīchyāsana IV — 305 et 306 116. Ardha Matsyendrāsana I 307 à 310 et 313 à 316 311 et 312 117. Mālāsana I 317 à 320 321 118. Mālāsana II — 322 119. Pāsāsana 323 à 327 328 et 329 120. Ardha Matsyendrāsana II — 330 et 331 121. Ardha Matsyendrāsana III — 332 et 333 122. Paripūrṇa Matsyendrāsana 334 et 335, 337 et 338 336 et 339 123. Aṣṭāvakrāsana 340 et 341 342 et 343 124. Eka Hasta Bhujāsana — 344 125. Dvi Hasta Bhujāsana — 345 126. Bhujapīdāsana 346 et 347, 349 et 350 348 127. Mayūrāsana 351 à 353 354 128. Padma Mayūrāsana — 355 129. Haṁsāsana — 356 130. Piñchā Mayūrāsana — 357 131. Śayanāsana — 358 132. Adho Mukha Vṛkṣāsana — 359 133. Kūrmāsana 360 à 362 363 et 364 134. Supta Kūrmāsana 365 à 367 368 135. Eka Pāda Śīrṣāsana 369 et 370 371 136. Skandāsana — 372 137. Buddhāsana — 373 138. Kapilāsana — 374 139. Bhairavāsana — 375 140. Kāla Bhairavāsana 376 et 377 378 141. Chakorāsana 381 et 382 379 et 380 142. Dūrvāsāsana — 383 143. Ruchikāsana — 384 et 385 144. Viranchyāsana I — 386 et 387 145. Viranchyāsana II — 388 146. Yoganidrāsana 389 et 390 391 147. Dvi Pāda Śīrṣāsana 392 393 et 394 148. Tittibhāsana — 395 149. Vasiṣṭhāsana 396 et 397 398 150. Kaśyapāsana — 399 et 400 151. Viśvāmitrāsana 401 et 402 403 152. Bakāsana 404 et 405, 407 à 409 406 et 410 153. Pārśva Bakāsana 411 412 154. Ūrdhvā Kukkuṭāsana 413 à 416 417 à 419 155. Pārśva Kukkuṭāsana 420 à 423 424 et 424a, 425 et 425a 156. Gālavāsana 426 427 et 428 157. Eka Pāda Gālavāsana 429, 430 et 432 431 et 433 158. Dvi Pāda Kounḍinyāsana 434 à 437 438 159. Eka Pāda Kounḍinyāsana I 439 et 440 441 160. Eka Pāda Kounḍinyāsana II 444 442 et 443 161. Eka Pāda Bakāsana I 445 446 et 447 162. Eka Pāda Bakāsana II 448 à 450 451 et 452 163. Yogadandāsana 453 à 455 456 164. Supta Bhekāsana 457 458 165. Mūlabandhāsana 459 à 461 462 et 463 166. Vāmadevāsana I 464 465 167. Vāmadevāsana II — 466 168. Kandāsana 467 à 469 470 à 471b 169. Hanumānāsana 472 à 474 475 à 476b 170. Samakoṇāsana — 477 171. Supta Trivikramāsana — 478 172. Ūrdhvā Dhanurāsana I 479 à 481 482 172a. Ūrdhvā Dhanurāsana II 483 à 485 486 et 487 173. Viparīta Cakrāsana en Ūrdhvā Dhanurāsana — 488 à 499 174. Eka Pāda Ūrdhvā Dhanurāsana 500 501 et 502 175. Kapotāsana 503 à 506, 508 à 511 507 et 512 176. Laghu Vajrāsana — 513 177. Dvi Pāda Viparīta Daṇḍāsana 514 et 515, 517 à 520 516 178. Eka Pāda Viparīta Daṇḍāsana I — 521 179. Eka Pāda Viparīta Daṇḍāsana II 522 523 180. Cakra Bandhāsana — 524 181. Maṇḍalāsana — 525 à 535 182. Vṛśchikāsana I — 536 et 537 183. Vṛśchikāsana II — 538 184. Eka Pāda Rājakapotāsana I 539 à 541 542 185. Vālakhilyāsana 543 544 186. Eka Pāda Rājakapotāsana II — 545 187. Eka Pāda Rājakapotāsana III — 546 188. Eka Pāda Rājakapotāsana IV — 547 189. Bhujāṅgāsana II 548 et 549 550 190. Rājakapotāsana 552 551 191. Pādāṅguṣṭha Dhanurāsana 553 et 554, 556 et 557 555 192. Gheraṇḍāsana I 558 à 560 561 à 563 193. Gheraṇḍāsana II — 564 à 566 194. Kapiñjalāsana — 567 195. Śīrṣa Pādāsana 568 et 569 570 196. Gaṇḍa Bheruṇḍāsana 571 à 579, 582 et 583 580 et 581 197. Viparīta Śalabhbāsana — 584 198. Tiriang Mukhottānāsana 585 586 199. Naṭarājāsana 587 à 589 590, 591 et 591a 200. Śavāsana (ou Mṛtāsana) — 592 201. Uddīyāna Bandha — 593 et 594 202. Nauli — 595 et 596 *Prāṇāyāma* 203. Ujjāyī — 597 204. Sūrya Bhedana 598 599 — Bāhya Kumbhaka. — 600 205. Nādī Śodhana — 206. Bhastrikā — 207. Kapālabhāti — 208. Bhamarī — 209. Śitalī — 601 210. Śitakārī — 211. Sama Vṛtti — 212. Viṣama Vṛtti — 213. Viloma — 214. Anuloma — 215. Pratiloma — 216. Sahita et Kevala — — — Dhyāna — 602

## GLOSSAIRE

*A* Particule de négation signifiant « non », « comme dans non-violence ». *Abhaya* Délivré de la peur. *Abhinivesa* Attachement instinctif à la vie et peur d'être coupé de tout par la mort. *Abhyāsa* Étude, quête constant et déterminée. *Adhah* En bas, inférieur. *Ādhāra* Un support. *Adhimātra* Démesuré, supérieur. *Adhimātratama* Souverain, le plus haut. *Adho-mukha* La tête vers le bas. *Ādiśvara* Le Seigneur originel ; un qualificatif de Śiva. *Aditi* La mère des dieux Ādityas. *Ādītya* Dieux, fils d'Aditi. *Advaita* Unité de l'Esprit universel et de l'âme individuelle. *Āgama* Témoignage ou preuve émanant d'une autorité valable quand cette source de connaissance a été reconnue comme sûre et digne de confiance. *Ahamkāra* L'égo ; littéralement le moi-actif, l'entité qui constate que « Je sais ». *Ahimsā* Non-nuisance. Ce mot n'a pas seulement une signification négative et restrictive de « ne pas tuer, ne pas violenter », mais aussi une signification positive et plus étendue de « amour embrassant tout la création ». *Ajapa-mantra* Prière répétée inconsciemment. Toute créature vivant répète inconsciemment dans chaque respiration, la prière « So'ham » (Sah = IL (l'Esprit universel), aham = je suis) avec chaque inspiration, et avec chaque expiration la prière « Hamṣah » (Aham = je suis ; Sah = IL (l'Esprit universel)). *Ājñā-cakra* Le plexus nerveux situé entre les sourcils, le siège de l'autorité. *Ākarna* Près de l'oreille, vers l'oreille. *Akrodha* Délivré de la colère. *Alabhdha-bhūmikatva* Défaut de stabilité et de continuité dans la pratique, sentiment qu'il est impossible de voir la réalité. *Ālamba* Support. *Ālasya* Oisiveté, mollesse, apathie. *Amanaska* L'esprit affranchi des pensées et des désirs. *Amṛta* Nectar d'immortalité. *Anāhata-cakra* Le plexus nerveux situé dans la région du cœur. *Ananta* L'Infini ; un des noms de Viṣṇu et également le lit de Viṣṇu, le serpent Śeṣa. *Ananta-padmanābha* Un nom de Viṣṇu. *Anavasthitattva* Inconstance dans l'entraînement, sentiment de celui qui croit qu'il n'est pas nécessaire de poursuivre car il pense qu'il a atteint l'état de conscience le plus élevé, Samādhi. *Āṅga* Le corps ; un membre ou une partie du corps ; une partie constituante. *Āṅgamejayatva* Instabilité ou tremblement du corps. *Āṅgula* Un doigt ; le pouce. *Āṅguṣṭha* Le gros orteil. *Ānjanā* Nom de la mère de Hanumān, le puissant chef des singes. *Antara* Interne ; intérieur. *Antara Kumbhaka* Suspension de la respiration après complète inspiration. *Antaranga Sādhanā* Aspect intérieur de la quête de l'âme, à l'aide de Prāṇāyāma, et Pratyāhāra où l'esprit est maîtrisé et les sens libérés de l'asservissement aux objets de désir. *Antarātmā* L'Âme Suprême résidant dans le cœur de l'homme. *Antarātmā Sādhanā* Aspect le plus profond de la quête de l'âme. par les moyens de Dhāraṇā (concentration). Dhyāna (contemplation) et Samādhi. *Anuloma* Dans le sens du poil, dans le sens du fil, régulier. Dans l'ordre, naturel. *Anumāna* Une conséquence. *Apāna* L'un des souffles vitaux qui circule dans la région du bas abdomen et contrôle les fonctions d'élimination de l'urine et des excréments. *Aparigraha* Affranchissement du désir de thésauriser ou amasser. *Apunya* Vice ou démerite. *Ardha* Demi. *Arjuna* Un prince Pāṇḍava, valeureux archer et héros de l'épopée du Mahābhārata. *Āsana* Posture. Le troisième pilier du Yoga. *Asmitā* Égoïsme. *Āṣṭa* Huit. *Āṣṭāṅga Yoga* Les huit piliers du Yoga décrits par Patañjali. *Āṣṭāvakra* Celui dont le corps était déformé en huit endroits. Nom d'un sage, qui, bien que né physiquement difforme, devint le maître spirituel du Roi Janaka du Mithilā. *Asteya* Ne pas voler. *Āśva* Un cheval. *Āśvinī-mudrā* Contraction des sphincters de l'anus. Appelée ainsi car cela évoque un cheval qui crotte. *Ātmā ou Ātman* L'Âme Suprême ou le Brahman. *Ātma Ṣaṭkam* Poème en six couplets écrit par Śankarāchārya décrivant l'âme dans l'état de Samādhi. *Ātmīyatā* Le sentiment d'unité, comme celui d'une mère avec ses enfants. *Aum* Comme le mot latin « Omne », le mot sanskrit « Aum » signifie « tout » et exprime les concepts de « Omniscience », « Omniprésence » et « Omnipotence ». *Avasthā* État ou condition de l'esprit. *Avatāra* « Descente », avènement ou incarnation de Dieu. Il y a dix avatāra de Viṣṇu : Matsya (le Poisson) ; Kūrma (la Tortue) ; Varāha

(le Sanglier) ; Narasimha (l'Homme-lion) ; Vāmana (le Nain) ; Paraśurāma ; Rāma (héros de l'épopée du Rāmāyaṇa) ; Krishna (héros de l'épopée de Mahābhārata, le narrateur de la Bhagavad Gītā) ; Balarāma et Kalki. *Avidyā* Ignorance. *Avirati* Sensualité. *Āyāma* Longeur, expansion, extension. Exprime également la notion de retenue, contrôle, arrêt. *Baddha* Lié, pris, retenu, ferme. *Bahirāṅga Sādhanā* Aspect extérieur de la quête de l'âme pour son Créateur. Les trois premiers piliers du Yoga, cest-à-dire Yama, Niyama et Āsana, sont les aspects extérieurs de la recherche et maintiennent le chercheur en harmonie avec ses semblables et avec le cosmos. *Bāhya Kumbhaka* Suspension de la respiration après complète expiration lorsque les poumons sont entièrement vidés. *Baka* Une grue ; un échassier. *Bali* Nom d'un roi démon. *Bandha* Servitude, chaînes. Qualifie une posture où certains organes ou parties du corps sont contractés et contrôlés. *Bhagavad Gītā* Le Chant Divin, le dialogue sacré entre Krishna et Arjuna. L'un des livres qui contient la source de la philosophie hindoue, comprenant l'essence des Upaniṣad. *Bhagavān* Seigneur ; vénérable, saint. *Bhairava* Terrible, épouvantable ; l'une des formes de Śiva. *Bhakti* Adoration ; culte. *Bhakti-mārga* La voie de la réalisation à travers l'adoration d'un dieu personnel. *Bharadvāja* Un Sage. *Bhastrikā* Un soufflet utilisé dans une forge. Bhastrikā est un type de Prāṇāyāma où l'air inspiré et expiré avec force comme dans le soufflet d'un forgeron. *Bhaya* Peur. *Bhedana* Perçant, traversant. *Bheka* Une grenouille. *Bherunda* Épouvantable, effrayant. Désigne également une espèce d'oiseaux. *Bhoga* Plaisir ; un objet de plaisir. *Bhoktr* Celui qui éprouve de la jouissance, capable d'expériences. *Bhramara* Un bourdon. *Bhramarī* Un type de Prāṇāyāma où l'air, pendant l'expiration, produit un léger bourdonnement. *Bhrānti-darśana* Point de vue ou connaissance (darśana) erronée (bhrānti), illusion. *Bhu* Terre. *Bhūdāna* Donation d'un terrain. *Bhuja* Le bras ou l'épaule. *Bhuja-pīdā* Appui sur le bras ou l'épaule. *Bhujāṅga* Un serpent. *Bhūmikatva* Emprise ferme. *Bīja* La graine, le germe. *Bīja-mantra* Syllabe mystique accompagnée d'une prière sacrée répétées mentalement pendant le Pranayama. Cette graine ainsi semée dans l'esprit, germe et produit l'unité du but. *Brahmā* L'Être Suprême, le Créateur. La première déité de la Trinité hindoue dont la vocation est de créer le monde. *Brahmā-rañdhra* Ouverture au sommet de la tête par laquelle il est dit que l'âme quitte le corps lors de la mort. *Brahmā-vidyā* Connaissance de l'Esprit Suprême. *Brahmacārī* Celui qui fait des études religieuses et qui fait voeu de célibat et de modération. Celui qui vit (cārin) constamment en Brahman (l'Esprit Suprême) et qui voit la divinité en tout. *Brahmacarya* Vie de célibataire, d'étude religieuse et de modération. *Brahman* L'Esprit Suprême, la cause de l'univers, l'esprit imprégnant tout l'univers. *Brahmāṇḍa-prāṇa* Le souffle cosmique. *Brahmarsi* Un sage Brahmane. *Buddhi* L'Intellect, la raison, la discrimination, le jugement. *Cakra* Littéralement, une roue, un cercle. On dit que l'énergie (prāṇa) circule dans le corps humain à travers trois canaux (nāḍī) principaux, à savoir : Suṣumnā, Piṅgalā et Iḍā. Suṣumnā est situé à l'intérieur de la colonne vertébrale. Piṅgalā et Iḍā commencent respectivement à la narine droite et à la narine gauche, montent jusqu'au sommet de la tête et redescendent jusqu'à la base de la colonne vertébrale. Ces deux nāḍī se croisent et rencontrent également Suṣumnā. Ces jonctions des deux nāḍī sont nommées cakra ou volants et régularisent la machine humaine. Les cakras importants sont (a) Mūlādhāra (mūla = racine, source ; adhāra = support, partie vitale) situé dans la région pelvienne au-dessus de l'anus ; (b) Svādhiṣṭhāna (sva = force vitale, âme; adhiṣṭhāna = siège ou demeure) situé au-dessus des organes génitaux ; (c) Maṇipūraka (maṇipūra = nombril) situé au niveau du nombril ; (d) Manas (esprit) et (e) Sūrya (le Soleil) situés entre le nombril et le cœur ; (f) Anāhata (= cœur) situé dans la région cardiaque ; (g) Viśuddha (= pur) situé dans la région du pharynx ; (h) Ājñā (= autorité, pouvoir) situé entre les sourcils ; (i) Sahasrāra (= mille) qui est appelé le lotus aux mille pétales, situé dans la cavité cérébrale ; et (j) Lalāṭa (= front), au sommet du front. *Cakra-bandha* Une posture qui relie, qui scelle, et qui agit sur tous les cakras. *Candra* La Lune. *Catur* Le nombre quatre. *Cidambaram* Un lieu de pèlerinage en Inde du Sud (Cit = conscience, ambara = atmosphère ou habit). Une appellation de Dieu, car IL couvre tout de Sa conscience. *Citta* L'esprit dans son sens total ou collectif, composé de trois éléments (a) L'esprit, ayant la faculté d'attention, de sélection et de discrimination ; (b) la raison, ayant la faculté de jugement qui détermine la distinction entre les choses, et (c) l'ego, le moi actif. *Citta-vikṣepa* Distraction, confusion, perplexité. *Citta-vṛtti* Fluctuations de l'esprit. Mode de comportement,

manière d'être, condition ou état mental. *Dadhīca* Un sage célèbre, qui fit don de ses os aux dieux. Ces os servirent à fabriquer le foudre avec lequel Indra, le roi des dieux tua le démon Vṛtra. *Daitya* Un fils de Diti. Un démon. *Dakṣa* Un célèbre prajāpati, seigneur des êtres vivants. *Dakṣīṇa* Le côté droit. *Damanī* La couche intérieure d'une nāḍī, canal destiné au passage de l'énergie. *Dānava* Un démon. *Danḍa* Un bâton. *Danḍakā* Une région forestière du Deccan, située entre les rivières Narmāda et Godāvarī. *Daurmanasya* Désespoir, découragement. *Deva* Un dieu. *Devadatta* L'un des souffles vitaux qui apporte à un corps fatigué un supplément d'oxygène en provoquant un bâillement. *Dhanu* Un arc. *Dhāraṇa* Concentration ou extrême attention. Le sixième pilier du Yoga mentionné par Patañjali. *Dhasanjaya* L'un des souffles vitaux qui restent dans le corps même après la mort, et quelquefois gonfle un cadavre. *Dhenu* Une vache. *Dhr* Soutenir, supporter, maintenir. *Dhyāna* Contemplation. Le septième pilier du Yoga mentionné par Patañjali. *Diti* Mère des démons appelés Daityas. *Droṇa* Le précepteur qui enseigna les arts martiaux, et en particulier le tir à l'arc, aux princes Pāṇḍava et Kaurava. Il était le fils du sage Bharadvāja. *Duhkha* Peine, tristesse, douleur. *Durvāsā* Un sage très irascible. *Dveṣa* Haine, dégoût, répugnance. *Dvi* Deux, les deux. *Dvi-hasta* Les deux mains. *Dvi-pāda* Les deux pieds ou les deux jambes. *Eka* Un, seul, seulement, unique. *Eka-pāda* Une seule jambe. *Eka-tattvābhyaśa* Étude du principe unique, l'Esprit Suprême qui imprègne la partie la plus profonde du soi de chaque être. *Ekāgra* (Eka = un ; agra = la pointe.) Fixé sur un seul objet ou un seul point. Attention intense où toutes les facultés mentales « convergent » sur un seul objet. *Ekāgratā* L'état dans lequel toutes les facultés mentales « convergent » sur un seul objet. *Gālava* Un sage. *Gana* Une assemblée de demi-dieux qui formaient la suite de Śiva. *Gaṇḍa* La joue, tout le côté du visage comprenant la tempe. *Gaṇḍa-bheruṇḍa* Une espèce d'oiseau. *Gangā* Le Gange, la rivière la plus sacrée de l'Inde. *Garbha-piṇḍa* L'embryon dans la matrice. *Garuḍa* Un aigle. Nom du roi des oiseaux. Garuḍa, véhicule de Viṣṇu, est avec représenté avec une face blanche, un bec aquilin, des ailes rouges et un corps doré. *Gheranda* Un sage, l'auteur de la *Gheraṇḍa-Saṁhitā*, un ouvrage classique sur le Haṭha-yoga. *Gheranda-Saṁhitā* Voir ci-dessus. *Go* Une vache. *Gomukha* Qui ressemble à la tête d'une vache. C'est également une sorte d'instrument de musique, étroit à une extrémité et large à l'autre extrémité, comme la tête d'une vache. *Gorakṣa* Un vacher. Nom d'un célèbre Yogi. *Gotra* Une famille, une race, une lignée. *Gulma* La rate. *Guṇa* Une qualité, un élément constituant de la nature. *Guṇātīta* Celui qui est passé au-delà et s'est affranchi des trois guṇa : Sattva, Rajas et Tamas. *Gu* Première syllabe du mot « Guru », signifiant ténèbres. *Guru* Maître spirituel, celui qui apporte la lumière à l'esprit obscurci par le doute spirituel.

*Ha* Du mot « Haṭha », qui est composé de la syllabe « Ha », le soleil, et « ṭha », la lune. L'objet du Hatha-yoga est d'équilibrer l'écoulement de l'énergie solaire et de l'énergie lunaire dans l'organisme. *Hala* Une charrue. *Haṁsa* Un cygne. « *Haṁsaḥ* » « Je suis Lui, l'Esprit Universel » prière inconsciente qui accompagne chaque expiration de tout être vivant. *Hanumān* Un puissant chef des singes, plein de force et de bravoure, dont les exploits sont relatés dans l'épopée du Rāmāyaṇa. Il était le fils d'Anjana et de Vāyu, le dieu du vent. *Hasta* La main. *Hatha* Force. Le mot « haṭha » est utilisé adverbialement dans le sens de « par force » ou « contre sa propre volonté ». Hatha-yoga est appelé ainsi car il exige une discipline rigoureuse afin d'atteindre l'union avec le Suprême. *Haṭha-vidyā* La science du Haṭha-yoga. *Haṭha-yoga* Le cheminement vers la réalisation à travers une discipline rigoureuse. *Haṭha-yoga-pradīpikā* Un célèbre manuel de Haṭha-yoga écrit par Svātmārāma. *Himālaya* Le pays des neiges et de glaces. Nom d'une chaîne de montagnes située aux confins du Nord de l'Inde. *Hiṁsā* Violence, instinct meurtrier. *Hiranya-kaśipu* Un célèbre roi démon, tué par Viṣṇu pour sauver Prahlāda, l'un de ses fidèles. *Idā* Une nāḍī, canal destiné au passage de l'énergie, qui part de la narine gauche, monte vers le sommet de la tête puis redescend à la base de la colonne vertébrale. Elle conduit l'énergie lunaire et pour cette raison se nomme chandra nāḍī (canal de l'énergie lunaire). *Indra* Le Chef des dieux. Le dieu du tonnerre, de la foudre et de la pluie. *Indriya* Un organe des sens. *Indriya-jaya* Conquête, retenue et maîtrise des sens par le contrôle des désirs. *Īvara* L'Être Suprême, Dieu. *Īvara-praṇidhāna* Consécration au Seigneur de toute action et de toute volonté. *Jāgratha-avasthā* La prise de conscience totale de l'état de l'esprit. *Jālandhara-bandha* Jālandhara-bandha est une posture où le cou et la gorge sont pressés contre le menton placé dans le creux laissé par les clavicules au sommet du sternum. *Jamunā*

Rivière qui se jette dans le Gange. *Janaka* Célèbre philosophe, roi du Videha ou Mithilā. *Jānu* Le genou. *Japa* Prière que l'on répète. *Jāṭhara* L'abdomen, l'estomac. *Jāṭhara-parivartana* Un āsana où on donne à l'abdomen un mouvement de va-et-vient. *Jaya* Conquête, victoire. Signifie également contrôle, maîtrise. *Jīva* Un être vivant, une créature. *Jīvana* La vie. *Jīvana-mukta* Une personne qui, grâce à la vraie connaissance de l'Esprit Suprême, est libérée au cours de sa vie. *Jīvana-mukti* L'état de libération. *Jīvātmā* L'âme individuelle. *Jñāna* Connaissance sacrée dérivée de la méditation sur les vérités les plus hautes de la religion et de la philosophie, qui apporte à l'homme la compréhension de sa propre nature. *Jñāna-mārga* La voie de la connaissance par laquelle l'homme atteint la réalisation. *Jñāna-mudrā* Une position des mains où l'extrémité de l'index vient toucher l'extrémité du pouce, tandis que les trois autres doigts restent allongés. Ce geste est le symbole de la connaissance (jñāna). L'index est assimilé à l'âme individuel, le pouce à l'Âme Suprême Universelle, et l'union des deux symbolise la vraie connaissance. *Jñānendriya* L'ouïe, le toucher, la vue, le goût, l'odorat. *Kagola ou Kahola* Le père du Sage Aṣṭāvakra. *Kailāsa* Mont des Himālayas, considéré comme la demeure de Śiva. *Kaivalya* Libération finale. *Kaivalya-pāda* La quatrième et dernière partie des Yoga-Sūtra de Patañjali, traitant de la libération finale. *Kāla-Bhairava* Un des noms de Śiva. *Kālidāsa* Le plus connu des poètes et dramaturges de la littérature sanskrite, dont l'ouvrage « Śakuntalā » est admiré dans le monde entier. *Kāma* Désir, passion. Nom du dieu de l'Amour. *Kāma-dhenu* Vache céleste génératrice de tous les désirs. *Kāma-rūpa* Siège des organes génitaux, ainsi nommée d'après Kāma, dieu de l'Amour. *Kaṇḍa* Une racine bulbeuse, un nœud. Le kaṇḍa est de forme ronde, son diamètre est d'environ 10 centimètres, et il est situé à 30 centimètres au-dessus de l'anus, près du nombril, à l'endroit où les trois principales nāḍī Suṣumṇā, Iḍā et Pingalā s'unissent et se séparent. Il est comme couvert d'une légère étoffe blanche. *Kanyākubja* Région et ville anciennes baignées par un affluent du Gange, et maintenant appelées Kanoja. *Kapālabhāti* Kapāla = crâne ; bhāti = lumière, éclat. Un procédé de purification des sinus. *Kapila* Sage, fondateur du système Sāṅkhya, l'un des six systèmes orthodoxes de la philosophie hindoue. *Kapiṇjala* L'oiseau cātaka, qui, dit-on, ne s'abreuve que de pluie. *Kapota* Pigeon. *Karma* Action. *Karma-mārga* Le cheminement d'un homme d'action vers la réalisation. *Karma-yoga* Réalisation de l'union avec l'Âme Suprême universelle à travers l'action. *Karmendriya* Les organes d'excration, les organes génitaux, les mains, les pieds, et la parole. *Karṇa* Oreille. C'est également l'un des héros du Mahābhārata. *Karṇa-pidā* Pression sur l'oreille. *Kārtikeya* Le Dieu de la guerre, nommé également Kumara, Ṣanmukha et Skanda. Il est fils de Śiva et est appelé ainsi car il fut élevé par les Kṛttikā, les six Pléiades, qui, chacune, lui donnèrent le sein (Ṣaṇ = six ; mukha = bouche ou visage.) L'histoire de sa naissance est relatée par Kālidāsa dans son poème épique « Kumārasambhava ». *Karuṇā* Compassion, pitié, tendresse. Cela implique également de se dévouer pour alléger la souffrance de ceux qui sont affligé. *Kaśyapa* Sage, époux de Aditi et de Diti. Il est l'un des seigneurs qui ont engendré les êtres vivants. *Kaṭhopaniṣad* L'une des principales Upaniṣad, écrite en vers, sous la forme d'un dialogue entre le chercheur Naciketā et Yama, le dieu des morts. *Kaundinya* Un sage. *Kauravas* Descendants de Kuru, qui combattirent dans la guerre fraticide du Mahābhārata contre leur cousins, les Pāṇḍava. *Kāyā* Le corps. *Kāyika* Qui se rapporte au corps. *Kevala* Tout, entier, absolu, parfait, pur. *Kevala Kumbhaka* Lorsque les exercices respiratoires de Kumbhaka deviennent tellement parfaits qu'ils deviennent instinctifs, ils sont appelés Kevala Kumbhaka. *Kleśa* Souffrance, angoisse. *Koṇa* Un angle. *Kraunca* Un oiseau de l'espèce du héron. Nom d'une montagne. *Krishṇa* Le héros le plus célèbre de la mythologie hindoue. La huitième incarnation de Viṣṇu. *Kriyā* Rite expiatoire, procédé de purification. *Kṛkara* Nom de l'un des souffles vitaux secondaires, dont la fonction est d'empêcher les substances de pénétrer dans le nez et la gorge, en provoquant la toux et l'eternuement. *Kṛta* Nom du premier des quatre âges du monde des hommes. *Kṣatriya* Membre de la caste des guerriers. *Kṣipta* Distrait, négligé. *Kukkuṭa* Coq. *Kumāra-sambhava* Voir Kārtikeya. *Kumbha* Un pot à eau, un pichet, un calice. *Kumbhaka* Intervalle de temps ou rétention de la respiration après inspiration ou expiration complète. *Kuṇḍalinī* Kuṇḍalinī (kuṇḍala = rouleau de corde ; Kuṇḍalinī = serpent femelle lové) est l'énergie cosmique divine. Cette force ou énergie, est symbolisée par un serpent lové sommeillant dans le centre nerveux le plus bas à la base de la colonne vertébrale, le Mūlādhāra cakra. Cette énergie

latente doit être éveillée puis dirigée le long de Suṣumṇā, canal principal de la colonne vertébrale, en traversant les cakra jusqu'au Sahasrāra, le lotus aux mille pétales, sisitué dans la tête. Alors, le Yogi est en communion avec l'Âme universelle Suprême. *Kūrma* Une tortue. C'est également le nom d'un des souffles vitaux secondaires, dont la fonction est de contrôler le mouvement des paupières pour empêcher un corps étranger ou une lumière trop vive de pénétrer dans les yeux. *Laghu* Petit, jeune. Signifie également beau. *Lakṣmana* Un frère de Rāma, héros de l'épopée du Rāmāyana. *Lakṣmī* La déesse de la beauté et de la chance, parèdre de Viṣṇu. *Lalāṭa* Le front. C'est également le nom d'un cakra. *Lankā* Le royaume du roi démon Rāvaṇa. Il est assimilé à Ceylan. *Lauliki* Même signification que nauli. *Laya* Dissolution. Absorption de l'esprit, dévotion. *Laya-yoga* Réalisation de l'union avec l'Âme Suprême Universelle par le moyen de l'adoration, de la dévotion. *Lobha* Cupidité. *Lola* Tremblement, balancement, mouvement de va-et-vient comme celui d'une balançoire ou d'un pendule. *Loma* Chevelure. *Madhyama* Moyen, médiocre. *Mahā* Grand, fort, puissant, élevé, noble. *Mahābhārata* Épopée célèbre écrite par Vyāsa, et comprenant la Bhagavad Gītā. *Maharṣi* Un grand sage. *Maitri* Amitié doublé d'un sentiment d'unité. *Makara* Crocodile. *Mālā* Une guirlande, une tresse. *Man* Penser. *Manas* L'esprit individuel ayant le pouvoir et la faculté d'attention et de sélection. *Manas-cakra* Plexus nerveux situé entre le nombril et le cœur. *Mānasika* Qui se rapporte à l'esprit, au mental. *Maṇḍala* Un cercle. Ce mot est également employé pour désigner une section du R̥gveda. *Mandara* Montagne qui servit de bâton à baratter aux dieux et aux démons lors du barattage de l'océan cosmique pour obtenir le nectar (liqueur d'immortalité). *Manduka* Un grenouille. *Maṇipūraka-cakra* Plexus nerveux situé dans la région du nombril. *Manomanī* L'état de samādhi. *Mantra* Pensée pour prière sacrée. *Manu* Nom du père des hommes. *Mārga* Voie, route, chemin. *Marīci* Nom d'un des fils de Brahmā. Il était un sage et le père de Kasyapa (voir ce mot). *Matsya* Un poisson. *Matsyendra* L'un des fondateurs du Hatha-yoga. *Mayūra* Un paon. *Menakā* Une nymphe, mère de Śakuntalā. *Merudanḍa* La colonne vertébrale. *Mithilā* La capitale du royaume du Videha, gouverné par le roi Janaka. *Moha* Erreur, illusion. *Mokṣa* Libération, émancipation finale de l'âme du cycle des naissances successives. *Mṛdu* Doux, gentil, modéré. *Mṛta* Mort, un cadavre. *Mūḍha* Perplexe, embarrassé, idiot, hébété, stupide. *Muditā* Joie, bonheur. *Mudrā* Un sceau, une posture qui verrouille. *Mukha* Visage. *Mukta* Libéré. *Mukti* Délivrance, libération, émancipation finale de l'âme du cycle des réincarnations. *Mūla* La racine, la base. *Mūla-bandha* Une posture dans laquelle le corps, depuis l'anus jusqu'au nombril, est contracté et monté vers la colonne vertébrale. *Mūlādhāra-cakra* Plexus nerveux situé dans la région pelviennes, au-dessus de l'anus, à la base ou racine de la colonne vertébrale et qui est le support principal du corps. *Mundakopaniṣad* Nom d'une Upaniṣad traitant de la syllabe mystique Aum. *Naciketā* Nom d'un chercheur qui est l'un des personnages principaux de la Kathopaniṣad. Son père Vājaśravas désirait distribuer tous ses biens afin d'obtenir des mérites religieux. Naciketā, déconcerté, ne cessait de demander à son père : « A qui me donnerez-vous ? » Son père répondait : « Je te donnerait à Yama (le dieu des morts). » Naciketā descendit au royaume des morts, et obtint trois faveurs, la dernière étant la connaissance de la vie et de la mort. Yama essaya de dissuader Naciketā de ce souhait en lui offrant les plus grands plaisirs terrestres, mais Naciketā sut résister, et finalement Yama lui accorda la connaissance désirée. *Nāda* Son mystique intérieur. *Nāḍī* Organe du corps subtil par lequel s'écoule l'énergie. Il est composé de trois couches successives, comme l'isolation d'un fil électrique. La couche interne s'appelle « sirā », la couche du milieu, « damanī ». L'organe entier ainsi que la couche externe s'appellent « nāḍī ». *Nāḍī-Śodhana* Purification des nāḍī. *Nāga* L'un des souffles vitaux secondaires qui soulage les pressions abdominales en faisant éructer. *Nakra* Un crocodile. *Nara* Un homme. *Narahiṁsa* L'homme-lion, quatrième incarnation de Viṣṇu. *Naṭarāja* Un des noms de Śiva, seigneur de la danse. *Nauli* Un procédé par lequel les muscles et les organes abdominaux bougent verticalement et latéralement dans un mouvement de vague. *Nāva* Un bateau. « *Neti, Neti* » « Pas cela ! pas cela. » L'expérience de Samādhi, à l'encontre des autres expériences, ne peut pas être décrite. Le sage dit « Ce n'est pas cela ! Ce n'est pas cela ! », car aucune expression ne peut transmettre le sentiment de joie et de paix que le sage expérimente dans cet état. *Nirālamba* Sans support. *Niranjana* Sans tache ; sans mensonge, pur. *Nirodha* Retenue, contrôle. *Niruddha* Retenu, contrôlé. *Niyama* Purification du soi par la discipline. Le

second pilier du Yoga mentionné par Patañjali. *Pāda* Le pied ou la jambe ; également une partie d'un livre. *Pādāṅguṣṭha* Le gros orteil. *Padma* Un lotus. *Padmanābha* L'un des noms de Viṣṇu. On dit qu'un lotus sortit du nombril de Viṣṇu, et que de ce lotus naquit Brahmā. *Pāṇḍava* Nom de chacun des cinq fils de Pāṇḍu, héros du Mahābhārata. *Paramapāda* L'échelon le plus élevé, l'état suprême, la béatitude finale. *Paramātmā* L'Esprit Suprême. *Parāñmukhi* Le regard tourné vers l'intérieur. *Paraśurāma* La sixième incarnation de Viṣṇu, qui détruisit les Kṣatriya, ou caste des guerriers, avec sa hanche (paraśu). *Parigha* Une traverse ou une barre de fer utilisée pour ferme une porte. *Parigraha* L'action de thésauriser. *Paripūrṇa* Entier, complet. *Parivartana* Tournant autour. *Parivṛtta* Tourné autour, retourné. *Parivṛttaikapāda* Avec une jambe tournée autour. *Pārśva* Le côté, le flanc ; latéral. *Pārśvaikapāda* Avec une jambe tournée sur le côté. *Parvata* Une montagne. *Pārvatī* Déesse, parèdre de Śiva, fille de l'Himālaya. *Paryanka* Un lit, un divan. *Pāśa* Une chaîne, un piège, un lacet. *Paśchima* L'Ouest ; le côté arrière du corps. *Paśchimottāna* Étiirement intense de l'arrière du corps, depuis la nuque jusqu'aux talons. *Pātāla* Les régions inférieures. *Patañjali* Le propagateur de la philosophie du yoga. Il est l'auteur des yoga Sūtra, du Mahābhāṣya (un ouvrage classique sur la grammaire) et d'un traité de médecine. *Pīḍā* Souffrance, douleur, pression. *Pīnchā* Le menton ; également une plume. *Pīṇḍa* Le foetus ou embryon, le corps. *Pīṇḍa-prāṇa* La respiration individuelle par rapport à la Respiration Cosmique ou Universelle. *Pīngalā* Une nādī ou canal d'énergie, qui, partant de la narine droite, monte jusqu'au sommet de la tête et redescend à la base de la colonne vertébrale. Elle est appelée sūrya-nādī car c'est l'énergie solaire qui la parcourt. *Pīngalā* signifie cuivré, rougeâtre. *Plīhā* La rate. *Prahāda* Un ardent dévot de Viṣṇu. Il était le fils du roi démon Hiraṇya-kaśipu. *Prajāpati* Le seigneur des êtres vivants. *Prajñā* L'intelligence, la sagesse. *Prajñātmā* Le soi-conscient. *Prakṛti* La Nature, source originelle du monde manifesté, constituée de trois qualités : sattva, rajas et tamas. *Pramāda* Indifférence, insensibilité. *Pramāṇa* Un modèle ou idéal. *Prāṇa* Souffle, respiration, vie, vitalité, vent, énergie, force. Désigne également l'âme. *Prāṇa-vāyu* Le souffle vital qui imprègne le corps humain tout entier. Il a sa source dans la région du cœur. *Pranava* Un autre mot désignant la syllabe sacrée Aum. *Prāṇāyāma* Contrôle rythmique de la respiration. Le quatrième pilier du Yoga. *Prāṇidhāna* Consécration. *Prasārita* Étendu, étiré. *Prāsvāsa* Expiration. *Pratiloma* A rebrousse-poil, à contre-fil. *Pratyāhāra* Retrait et émancipation de l'esprit de la domination des sens et des objets des sens. La cinquième pilier du Yoga. *Pratyakṣa* Évidence directe. *Punya* Vertu, mérite, droiture, justesse. *Puraka* Inspiration. *Pūrṇatā* Perfection. Plénitude. *Pūrva* L'Est. L'avant du corps. *Pūrvottana* Étiirement intense de l'avant du corps. *Rāga* Amour, passion, colère. *Rāja* Un roi, un gouverneur. *Rāja-kapota* Un pigeon royal. *Rāja-mārga* La voie royale de la réalisation du soi par le contrôle de l'esprit. *Rāja-yoga* La réalisation de l'union avec l'Esprit Suprême Universel, lorsque l'homme, après avoir abattu les ennemis de son esprit, en devient le maître. Les principaux erremis sont : Kāma (la passion), krodha (colère), lobha (cupidité), moha (illusion), mada (orgueil) et matsara (jalouse, envie). Le yoga aux huit piliers de Patañjali montre la voie royale (rāja-mārga) pour atteindre cet objectif. *Rāja-yogī* Celui qui est parvenue à la maîtrise totale de l'esprit et du soi. Celui qui a fait la conquête lui-même. *Rājarṣi* Un sage royal, un roi-philosophe. *Rajas* Mobilité ou action ; L'une des trois manières d'être ou constituants de chaque chose dans la nature. *Rajo-guṇa* La manière d'être de mobilité ou d'activité. *Rāma* Le héros de l'épopée du Rāmayāṇa. La septième incarnation de Viṣṇu. *Rāmāyaṇa* Nom du célèbre récit épique relatant les exploits de Rāma, dont l'auteur est le sage Vālmīki. *Rāvaṇa* Nom du roi démon de Śri Lankā, (Ceylan) qui enleva Sītā, épouse de Rāma. *Recaka* Expiration. *Retus* Semence. *Rṣi* Un sage inspiré. *Ru* Lumière, la seconde syllabe du mot « Guru ». *Rucika* Un sage. *Sādhaka* Un chercheur, un disciple. *Sādhanā* Recherche, quête. *Sādhana-pāda* Seconde partie des Yoga Sūtra de Patañjali, traitant des moyens. *Sahajāvasthā* L'état naturel de l'âme en samādhi. *Sahasrāra-cakra* Le lotus aux mille pétales situé dans la cavité cérébrale. *Sahita Kumbhaka* Sahita signifie accompagné de, en même temps que. Rétention du souffle faite intentionnellement. *Śakuṇtalā* Fille du sage Viśvāmitra et de la nymphe Menakā. Elle est l'héroïne de la pièce de Kālidāsa qui porte son nom. *Śalabha* Une sauterelle. *Sālamba* Avec support. *Sama* Même, égal, régulier, droit. *Sama-sthiti* Qui se tient calme et droit. *Sama-vṛtti* Égalisation des temps d'inspiration, d'expiration et de rétention dans le prāṇāyāma. *Samādhi* État

dans lequel le disciple est uni avec l'objet de sa méditation, l'Esprit Suprême qui imprègne l'univers. Il éprouve alors un sentiment indicible de joie et de paix. *Samādhi-pāda* Première partie des Yoga Sūtra de Patañjali, traitant de l'état de samādhi. *Samāna* L'un des souffles vitaux, dont la fonction est d'aider la digestion. *Sambhava* Naissance. *Sāmbhava ou Śāmbhavī* Qui appartient à Śambhu ou Śiva. *Śambhu* L'un des noms de Śiva. *Samśaya* Le doute. *Samśkāra* Les impressions mentales laissées par les événements passés. *San Six*. *Sanjīvani* Une sorte d'élixir ou de plante médicinale, dont on dit qu'elle redonne la vie aux morts. *Śankarācārya* Célèbre professeur de la doctrine Advaita. *Śaṇmukha* Littéralement avec six bouches. L'un des noms de Kārtikeya, dieu de la guerre. *Śaṇmukhī-mudrā* Une posture qui scelle, où ouvertures de la tête sont fermées et l'esprit tourné vers l'intérieur pour le préparer à la méditation. *Santoṣa* Contentement. *Sarasvatī* Un affluent du Gange. C'est également le nom de la déesse de la parole et des études, parèdre de Brahmā. *Sarva* Tout, entier. *Sarvāṅga* Le corps entier. *Satī* La fille de Dakṣa Prajāpati. Elle s'immola en raison de l'insulte faite par son père à son époux Śiva. Elle naquit à nouveau comme fille de l'Himālaya et redevint l'épouse de Śiva. Elle a été la mère de Kārtikeya (dieu de la guerre) et de Ganapati (dieu des études, de la sagesse et de la chance). *Sattva* L'élément constituant de ce qui est bon, pur et lumineux dans toute chose de la nature. *Sattva-guṇa* La qualité de bonté et de pureté. *Śauca* Pureté, propreté. *Śava* Un cadavre. *Śayana* Un lit, un divan. *Śeṣa* Un célèbre serpent ayant, dit-on, mille têtes. Seṣa est représenté comme le lit de Viṣṇu, flottant sur l'océan cosmique, ou bien supportant le monde sur ses capuchons. Les autres noms de Śeṣa sont Ananta et Vāsuki. *Setu* Un pont. *Setu-bandha* La construction d'un pont. Nom d'un āsana dans lequel le corps est arqué. *Siddha* Un sage, voyant ou prophète. C'est également une créature semi-divine d'une grande pureté et d'une grande sainteté. *Siṁha* Un lion. *Sirā* Un canal tubulaire dans le corps. Voir nāḍī. *Śirṣa* La tête. *Śiṣya* Élève, disciple. *Sītā* Nom de l'épouse de Rāma, l'héroïne de l'épopée du Rāmayāna. *Śīta* Frais, froid. *Śitakārī et Śitalī* Types de Prāṇāyāma qui rafraîchissent l'organisme. *Śīva* Nom de la troisième déité de la Trinité Hindoue, dont la tâche est la destruction. *Śīva-Saṁhitā* Un ouvrage classique sur le Haṭha-yoga. *Skanda* L'un des noms de Kārtikeya, dieu de la guerre. *Smṛti* Mémoire, code de loi. *Śodhana* Purification. « *Soham* » « Il est je » prière répétée inconsciemment dans chaque inspiration de toute créature vivante. *Śoka* Angoisse, détresse, tristesse. *Śraddhā* Foi, confiance. *Steya* Vol. *Sthita-prajñā* Celui dont la sagesse est fermement établie et ne vacille pas ; celui qui n'éprouve plus les dualités telle que plaisir et souffrance, gain et perte, joie et peine, victoire et défaite. *Sthiti* Stabilité. *Styāna* Langueur, indolence. *Surgrīva* Un chef des signes qui aida Rāma à chercher et à retrouver Sītā qui avait été enlevée par le roi démon Rāvana. *Sukha* Bonheur, plaisir, joie, bien-être. *Sumanasya* Bienveillance. *Śunyāśūnya* L'esprit en état de vide (Śūnya) et en même temps de non-vide (aśūnya). *Supta* Le sommeil. *Sūrya* Le soleil. *Sūrya-bhedana* Perçant ou passant à travers (bhedana) le soleil. L'inspiration est faite par la narine droite, où commence la Piṅgalā-nāḍī ou Sūrya-nāḍī. L'expiration est faite par la narine gauche, où commence l'Iḍā-nāḍī ou Candra-nāḍī. *Sūrya-cakra* Plexus nerveux situé entre le nombril et le cœur. *Sūrya-nāḍī* Le nāḍī du soleil. Autre nom de la Piṅgalā-nāḍī. *Suṣumṇā* Le canal principal situé à l'intérieur de la colonne vertébrale. *Susupti-avasthā* L'état de l'esprit dans un sommeil sans rêve. *Sva* De soi-même, inné, force vitale, âme, soi. *Svādhīṣṭhana-cakra* Plexus nerveux situé au-dessus des organes génitaux. *Svādhyāya* Éducation du soi par l'étude de la littérature divine. *Śvāna* Un chien. *Śvapnāvasthā* L'état de l'esprit dans le rêve. *Śvāsa* Inspiration. *Śvāsa-praśvāsa* Soupirer. *Śvātmārāma* L'auteur de la Haṭha yoga pradīpikā, un ouvrage classique sur le Haṭha-yoga. *Tāda* Une montagne. *Tamas* Obscurité, ignorance, l'un des trois éléments constituants de chaque chose dans la nature. *Tamo-guṇa* La qualité d'obscurité, d'ignorance. *Tan ou Tān* Étirer, étendre, allonger. *Taṇḍava* Danse violente de Śiva, symbolisant la destruction de l'univers. *Tap* Brûler, flamboyer, briller ; endurer des souffrances, être consummé par la chaleur. *Tapas* Effort ardent qui implique purification, autodiscipline et austérité. *Tāraka* Un démon tué par Kārtikeya, le dieu de la guerre. « *Tat tvam asi* » « Tu es cela. » La réalisation de la nature réelle de l'homme, comme étant une parcelle du divin, et de la divinité qui réside ja l'intérieur de lui-même, ce qui libère l'esprit humain des limitations du corps, de la conscience, de l'intellect, et de l'égo. *Tattva* Le vrai principe ou principe primordial, l'élément ou la substance primordiale. La nature réelle de l'âme humaine ou du

monde matériel et l'Esprit Suprême qui imprègne tout l'univers. *Tattva-jñāna* Connaissance du vrai principe. *Tejas* Éclat, splendeur, majesté. *Tha* La seconde syllabe du mot « *haṭha* ». La première syllabe « *ha* » représente le soleil, tandis que la second syllabe représente la lune. L'union des deux est *Hatha-yoga*. *Tirieng* Horizontale, oblique, transversal, inverse et à l'envers. *Tittibha* Une luciole. *Tola* Une balance. *Tri* Trois. *Triṅga* Trois membres. *Trīkona* Un triangle. *Trivikrama* La cinquième incarnation de Viṣṇu, qui couvre en trois pas (*krama*) la terre, le ciel et l'enfer. *Trṣṇā* Soif, désir ardent. *Turīyāvasthā* Le quatrième état de l'âme, *samādhi*, qui englobe et cependant transcende les trois autres états : de veille, de rêve et de sommeil. *Ubhaya* Les deux. *Udāna* L'un des souffles vitaux qui parcourt le corps humain en le remplissant d'énergie vitale. Il se tient dans la cage thoracique et contrôle l'absorption d'air et de nourriture. *Uḍḍīyāna* S'envoler. Dans *uddīyāna-bandha*, le diaphragme est monté très haut dans le thorax et les organes abdominaux sont aspirés en arrière vers la colonne vertébrale. Par ce procédé l'adepte oblige le grand oiseau *Prāṇa* (la Vie) à prendre son vol le long de la *Suṣumṇā nādī*. *Ugra* Terrible, puissant, noble. *Ujjāyi* Un type de *Prāṇāyāma* dans lequel les poumons sont pleinement gonflés et la cage thoracique ouverte au maximum. *Ullola* Une grande vague, une lame de fond. *Umā* Autre nom de la déesse *Pārvatī*, parèdre de Śiva. *Unmanī* L'état de *samādhi*. *Upaniṣad* Le mot est dérivé du préfixe « *upa* » (près) et « *ni* » (en bas) ajouté à la racine « *sad* » (s'asseoir). Cela signifie s'asseoir aux pieds d'un Guru pour recevoir un enseignement spirituel. Les *Upaniṣad* sont la partie philosophique des *Veda*, la plus ancienne littérature sacrée hindoue, qui traite de la nature de l'homme et de l'univers, et de l'union de l'âme individuelle ou soi, avec l'Âme Universelle. *Upaviṣṭha* Assis. *Upekṣa* Dédain. Ce n'est pas qu'un sentiment de dédain ou de mépris pour la personne qui est tombée dans le vice, ou un sentiment d'indifférence ou de supériorité à son égard. C'est un examen auto-critique pour découvrir comment on se serait comporté dans les mêmes circonstances. C'est également examiner jusqu'à quel point on n'est pas responsable de l'état dans lequel est tombé l'infortuné, et enfin l'épauler pour qu'il revienne sur le droit chemin. *Ūrdhva* Monté, élevé, se dirigeant vers le haut. *Ūrdhva-mukha* Le visage vers le haut. *Ūrdhva-retus* (*Ūrdhva* = vers le haut, *retus* = semence). Celui qui vit constamment en célibataire et s'abstient de tout rapport sexuel. Celui qui a sublimé le besoin sexuel. *Uṣṭra* Un chameau. *Ut* Particule, dénotant l'intensité. *Utkata* Puissant, violent. *Uttāna* Un étirement intense. *Utthita* Levé, étiré, tendu. *Vācā* Le discours. *Vācika* Se rapprochant à la parole, oral. *Vaikunṭha* Un qualificatif de Viṣṇu. *Vairāgya* Absence de désirs matériels. *Vajra* Le foudre, arme d'Indra. *Vakra* Difforme. *Vālakhilya* Personnages divins de la taille du pouce, émanant du corps du Créateur, et qui précèdent le char du soleil. *Valli* Chapitre des *Upaniṣad*. *Vāma* Le côté gauche. *Vāmadeva* Un sage. *Vāmana* Le nain, cinquième incarnation de Viṣṇu, qui humilia le roi démon Bali. *Vaṇḍī* Un érudit de la cour du roi Janaka. *Vāsanā* Penchant, désir ardent. *Vasanta* Le Printemps déifié. Un compagnon de Kāma, dieu de l'amour et de la passion. *Vasiṣṭha* Sage célèbre, auteur de plusieurs hymnes védiques. *Vāsuki* Autre nom de Śeṣa. *Vātāyana* Un cheval. *Vāyu* Le vent, les souffles vitaux. *Veda* Les écritures sacrées hindoues, révélées par l'Être Suprême. *Vibhūti* Force, uissance, noblesse. *Vibhūti-pāda* Troisième partie des *Yoga Sūtra* de Patañjali, traitant des pouvoirs qui traversent la vie du yogi dans sa quête. *Vidyā* Connaissance, érudition, savoir, science. *Vikalpa* Imagination, s'appuyant uniquement sur l'expression verbal, sans aucune base réelle. *Vikṣepa* Trouble, confusion, perplexité. *Vikṣipta* Agitation de l'esprit. *Viloma* A rebrousse-poil, contre l'ordre des choses. La particule « *vi* » dénote la négation ou la privation. *Viparīta* Inversé. *Viparyaya* Un point de vue erroné, qui se révèle tel, après étude. *Vīra* Un héros. *Vīrabhadra* Un héros puissant créé à partir d'une mèche de la chevelure nattée de Śiva. *Viranca ou Viranci* L'un des noms de Brahmā. *Virocana* Un prince démon, fils de Prahlāda et père de Bali. *Vīrya* Vigeur, force, virilité, enthousiasme. *Viṣama-vṛtti* Rythme irrégulier ou spasmodique de la respiration. *Viṣṇu* La seconde déité de la Trinité Hindoue, dont le rôle est la préservation du monde. *Viśuddha-cakra* Le plexus nerveux situé dans la région du pharynx. *Viśvāmitra* Un sage célèbre. *Vitasti* Un empan. *Vṛksa* Un arbre. *Vṛschika* Un scorpion. *Vṛt* Tourner, rouler. *Vṛtti* Façon d'agir, comportement, manière d'être, condition ou état mental. *Vyādhi* Maladie, trouble, affection. *Vyāna* L'un des souffles vitaux qui parcourt le corps eniter et fait circuler l'énergie provenant de la nourriture et de l'air. *Yama* Le dieu des morts. Yama est également le premier des huits pilier ou étapes, permettant d'atteindre le

yoga. Yama représente les commandements moraux universels qui transcendent les notions de croyance, pays, âge et temps. Patañjāli en énumère cinq : non-nuissance, vérité, non-vol, modération et non-convoitise. *Yoga Union*, communion. Le mot « yoga » est dérivé de la racine « *yuj* » qui signifie joindre, atteler, concentrer son attention sur. C'est l'union de la volonté humaine avec la volonté de Dieu, un équilibre de l'âme qui permet de regarder la vie sous tous ses aspects de façon paisible. Le principal but du yoga est d'enseigner les moyens par lesquels l'âme humaine peut être totalement unie avec l'Esprit Suprême qui imprègne l'univers, et ainsi permettre la libération finale. *Yoga-mudrā* Une posture. *Yoga-nidra* Le sommeil du yoga, où le corps est en complet comme dans le vrai sommeil, tandis que l'esprit demeure pleinement conscient, bien que tous ses mouvements aient cessé. *Yoga-nidra* est également le nom d'un āsana. *Yoga Sūtra* L'ouvrage classique de Patañjāli sur le yoga. Il consiste de 185 cours aphorismes sur le yoga, et est divisé en quatre parties traitant respectivement de samādhi, des moyens par lesquels le yoga est atteint, des pouvoirs qui traversent la vie du chercheur au cours de sa quête et de l'état de libération finale. *Yogi ou Yogin* Celui qui suit le chemin du yoga. *Yoni-mudrā* Yoni signifie matrice, source, et mudrā, un sceau. *Yoni-mudrā* est une posture qui scelle, où les ouvertures de la tête sont fermées et les sens du disciple tournés vers l'intérieur pour permettre de trouver la source de son être. *Yuga* Un âge. *Yuj* Joindre, atteler, utiliser, concentrer son attention sur. *Yukta* Celui qui a atteint la communion avec l'Esprit Suprême qui imprègne l'univers.

## NOTES

{\*} Ce chant est en vers dans le texte anglais. (*N.d.T.*).

{1} *Accoucher sans crainte* (*N.d.T.*).

{2} *Le Pouvoir du Serpent* (*N.d.T.*).

{3} J'ai enseigné cette posture à une dame de 65 ans qui souffrait d'un glaucome.

Maintenant ses yeux sont complètement détendus et la douleur a beaucoup diminué. Les examens médicaux ont révélé que la tension des globes oculaires avait diminué. Je mentionne cette expérience comme preuve de la valeur de la posture sur la tête correctement faite.

## TABLE DE MATIÈRES

Avant-propos Préface de Yuhudi Menuhin PRÉMIERE PARTIE : INTRODUCTION  
QU'EST-CE QUE LE YOGA ? DEUXIÈME PARTIE : YOGĀSANA BANDHA ET KRIYĀ  
YOGĀSANA BANDHA ET KRIYĀ TROISIÈME PARTIE : PRĀÑĀYĀMA

RECOMMENDATIONS TECHNIQUE ET EFFETS DE PRANAYAMA Appendice I : Programme  
pour la pratique des āsana Appendice II : Séries d'āsana pour soigner différentes maladies Table de  
correspondance Glossaire Notes